DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-ojhpl-06-01-25

Pages: 212-224

Oriental Journal of History, Politics and Law

p ORIENTAL JOURNAL OF HISTORY, POLITICS AND
~
LAW
SUPPORT
SCIENCE

journal homepage:
https://www.supportscience.uz/index.php/ojhpl

NATIONAL IDENTITY POLICY OF THE ARAB STATES

Aziz Rizayev

Independent Researcher (PhD)

Tashkent State University of Oriental Studies
rizaev_@gmail.com

Tashkent, Uzbekistan

ABOUT ARTICLE

Key words: national identity, political
identity, civic identity, identity politics, Arab
countries, constructivism, modernization,
globalization, foreign policy, international
relations, Arab-Muslim discourse, language
policy, memory politics, cultural integration,
political stability, collective consciousness,
social consolidation, civilizational approach,
methodology, institutional analysis.

Received: 20.01.26
Accepted: 21.01.26
Published: 22.01.26

Abstract: This article examines the
historical and political foundations of national
identity formation in the Arab states of the
Middle East, conceptualizing identity not as a
natural byproduct of ethno-cultural cohesion
but as a dynamic political construct. The study
argues that the region has largely followed a
“state-identity” logic, in which state
institutions and elite strategies function as
primary mechanisms of identity construction.
Particular attention is paid to the legacy of
empire especially the confessional-legal
ordering associated with the Ottoman millet
system and to early twentieth-century colonial
boundary-making, whose artificial borders
institutionalized long-term competition among
tribal, sectarian, and civic loyalties. The article
demonstrates that postcolonial state-building
and ideological projects unfolded under
conditions of institutional fragility and social
fragmentation, contributing to the instability of

identity regimes. Finally, the research
highlights contemporary  drivers of
transformation-mediatization, digital

communication, and diasporas which intensify
hybrid and transnational forms of belonging.

ARAB DAVLATLARINING MILLIY IDENTIKLIK SIYOSATI

Aziz Rizayev

TDShU mustagqil tadgigotchisi (PhD)
rizaev_@gmail.com

Toshkent, O ‘zbekiston

https://www.supportscience.uz/index.php/ojhpl

212


https://doi.org/10.37547/supsci-ojhpl-06-01-
https://www.supportscience.uz/index.php/ojhpl
https://www.supportscience.uz/index.php/ojhpl
mailto:rizaev_@gmail.com
mailto:rizaev_@gmail.com
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620
https://www.supportscience.uz/index.php/ojhpl

SIYOSIY FANLAR

ISSN: 2181-2780

MAQOLA HAQIDA

Kalit so‘zlar: milliy identiklik, siyosiy
identiklik, identiklik siyosati, arab
mamlakatlari, konstruktivizm, modernizatsiya,
globallashuv,  tashqgi  siyosat, xalgaro
munosabatlar, arab-musulmon diskursi, til
siyosati, madaniy integratsiya, siyosiy
bargarorlik, kollektiv ong, jamiyat, sivilizasion
yondashuv, metodologiya, institutsional tahlil.

Annotatsiya: Maqolada Yagin Sharq
arab davlatlarida  milliy identiklikning
shakllanishi tarixiy-siyosiy omillar
kesishmasida vujudga kelgan dinamik siyosiy
konstrukt sifatida talgin gilinadi. Mintagada
“millat—davlat” modelidan ko‘ra ‘“davlat-

identiklik” mantiqi ustun bo‘lib, milliy
o‘zlikni barpo etishda davlat institutlari hamda
hukmron elitalarning strategiyalari  hal
giluvchi  mexanizm vazifasini  bajargan.
Maqgolada Usmoniylarning milat tizimi
doirasida  konfessional-huquqgiy tartibning

institutsional izlari, shuningdek, XX asr
boshidagi kolonial rejalashtirish va sun’iy
chegaralarning uzoq muddatli ogibatlari tahlil

gilinadi.  Postkolonial  davlat  qurilishi
jarayonida sekulyar milliylik, panarabizm va
islomiy legitimatsiya kabi  mafkuraviy

loyihalar institutsional zaiflik hamda ijtimoiy
parchalanganlik sharoitida rivojlangani sababli
identiklik rejimlarining beqarorligi asoslab

beriladi. Mediatsiya, ragamli
kommunikatsiyalar va diaspora omillari
hisobiga milliy identiklikning gibrid va
transmilliy shakllari kuchayayotgani

ko‘rsatiladi.

MOJIUTUKA HAIIMOHAJIBHON WIEHTUYHOCTHU APABCKHUX TOCYJAPCTB

A3u3z Puszaes
Heszasucumuiii uccreoosamens (PhD)

Tawxenmckuil 20Cy0apcmeenHbulil YHUugepcumem 0CmoKo8e0eHUs

rizaev._@gmail.com
Tawkenm, Yz0exucman

O CTATH
KaoueBble cioBa: HallMOHaJIbHas AHHOTaI.[I/IH: Cratbs AHAIIU3UDPYECT
HICHTUYHOCTD, MMOJIUTUYCCKAA UACHTUYHOCTb, HCTOPUKO-TIOJUTHYCCKUC OCHOBBI
MNOJINTHKAa WACHTUYHOCTHU, apa6CKI/IC CTpPaHBbI, (I)OpMI/IpOBaHI/I}I HallMOHAJIbHOM

KOHCTPYKTUBH3M, MOJIEpHU3alUs, HUACHTUYHOCTH B apaOCKUX TIoOCylapcTBax
riobanu3anus, BHEIIHSA nosMtuka, bimkHero Bocroka, TpakTys €€ He Kak
MEXIYHApPOIHbIE OTHOLIEHUS, apabo- €CTECTBEHHOE CIIEICTBUE OSTHOKYJBTYpPHOH
MYCYJIbBMAHCKUN JIUCKYPpC, A3BbIKOBasi  OOIIHOCTH, a KaK TMHAMUYHBIN OJTUTHYECKUH
MTOJINTHKA, KyJbTypHas MHTErpanus, KOHCTPYKT. IlokazaHo, dYTO B peruone
NOJIUTHYECKass CTa0MIBHOCTh, KOJUIEKTHBHOE Ipeolianana JIOTHKA «roCyIapcTBO—
CO3HaHHUE, KOHCOJINJALHs oOuiecTBa, HJIEHTUYHOCTHY, pu KOTOpOH
LBWIN3aLMOHHBIN IIOAXO0M, TOCYNApCTBEHHbIC WHCTUTYTBI M DIIMTAPHBIE
WHCTUTYLMOHAJIBHBIN aHAJIN3. CTpaTeruu BBICTYTAJIN KJIFOUE€BBIMH

MEXaHU3MaMu KOHCTPYHPOBaHUS

213


mailto:rizaev_@gmail.com

SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780

HallMOHANILHOTO  camoco3HaHus.  OcoOoe
BHUMAHHUC YACJICHO BJIHUAHHUIO HMIICPCKOTIO
HacJIeJIUsl, KOJIOHUAIBHOTO MEPEeyCTPOICTBa U
HCKYCCTBCHHOCTHU T'paHul, 3alaBIINX
JOJITOBPEMEHHBIE PAaMKH ISl KOHKYPEHIMH
IIJIEMCHHBIX, KOH(beCCI/IOHaJILHLIX n
IpaxIaHCKUX bopm JIOSITBHOCTH.
Ob6ocHoBaHoO, 4TO IIOCTKOJIOHHUAJIbHOE
rocyAapCTBEHHOE CTPOUTENILCTBO u
HUACOJIOTMYCCKUEC TIPOCKTBI PA3BUBAIIMCH B
YCIIOBUSIX MHCTUTYLIMOHAJIBHON CIabOCTH H
COLMaNbHOU (PparMeHTaluu, YTO 00YCIOBUIIO
HECTaOUJILHOCTh UJEHTUYHOCTHBIX PEXUMOB.
Brisasisttores COBPEMEHHEIE (bakxTopsl
Tpanchopmanuu UACHTUYHOCTHU -
MearaTu3anus, MUPPOBbIC KOMMYHHUKAITUN U
auactopsl, (GopMupyolue THOPHIHBIE W
TpaHCHAI[MOHAJIbHEIE (bopMbl
MPUHAJICSKHOCTH.

Kirish. Arab mamlakatlarida milliy identiklik shakllanishi jarayoni siyosiy, madaniy va
sivilizatsion omillarning asrlar davomidagi o‘zaro ta’siri natijasida vujudga kelgan murakkab
konstrukt sifatida ko‘rib chiqiladi. An’anaviylik va modernizatsiya, diniy qadriyatlar va dunyoviy
g‘oyalar, mustamlakachilik tajribasi va milliy suverenlik uchun kurash o‘zaro ta’sirida arab
jamiyatlarining o°z-o‘zini anglash modellarining xilma-xilligi shakllandi.

Adabiyotlar sharxi. Yaqgin Sharq arab davlatlarida milliy identiklik muamosi tabiiy etnik,
lisoniy yoki madaniy birdamlik ogibatida emas, balki asrlar davomida amalga oshgan tarixiy-
siyosiy transformatsiyalar ta’sirida shakllangan murakkab konstrukt sifatida namoyon bo‘ladi.
Mintaqada milliy o‘zlik rivojlanishi zaif institutsional asosga ega davlatchilikning shakllanishi,
imperiya tuzilmalarining parchalanishi, kolonial chegaralarning sun’iy xarakteri, qabilaviy va
konfessional jamoalarning bargarorligi hamda hukmron elitalarning modernizatsion strategiyalari
ta’sirida yuz berdi. Shu sababli arab davlatlarida Yevropa tarixida kuzatiladigan “millat-davlat”
modelidan farqli o‘laroq, ko‘proq “davlat-identiklik” mantig‘i hukmronlik qildi [8; p. 124]. Ya’'ni
davlat milliy identiklikni shakllantiruvchi asosiy sub’ekt vazifasini bajardi. Professor
I.D.Zvyagelskaya [2; c. 187] ta’kidlaganidek, mintagada identiklik hech qachon tugal shakllangan
o‘zgarmas kategoriya bo‘lmagan, aksincha, siyosiy makonning o‘zgaruvchan konfiguratsiyalari,
elita manfaatlari va tashqi ta’sirlar o‘zaro kesishuvida doimiy ravishda qayta konstruksiya qilinadi.

Imperiya merosi Yaqin Shargda milliy identifikatsiyaning dastlabki institutsional tartibni
belgilab bergan. Usmoniylar va gisman Safaviylar imperiyalari davrida mintagadagi ijtimoiy
tuzilma milliy yoki etnik tamoyillarga emas, balki konfessional-huqugiy mezonlarga asoslangan.

Usmoniylarning millat tizimi doirasida jamiyat diniy jamoalar, ya’ni musulmonlar, xristianlar,

214



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
yahudiylar va boshqalar asosida tasniflangan. Fugarolik tushunchasi diniy mansublik bilan
uyg‘unlashtirilgan.

Imperiyaning ma’muriy-hududiy chegaralari ko‘p hollarda etnik tarkib va tarixiy-madaniy
vogeliklarga mos kelmagan. Xususan, Iroq tarixan Basra, Bag‘dod va Mosul kabi ijtimoiy-
iqtisodiy jihatdan turlicha rivojlangan viloyatlardan tarkib topgan bo‘lib, ular o‘rtasida muayyan
mintaqaviy farqlar mavjud bo‘lgan. Hozirgi Suriya, Livan, lordaniya hududlarini o‘z ichiga olgan
Bilad ash-Sham mintaqgasida shahar va gishloq aholisi, gabila jamoalari va konfessional guruhlar
o‘rtasidagi farq mahalliy va jamoaviy identiklikni mustahkamlashga xizmat qilgan. Biroq
Arabiston yarim orolida esa hukmron gabilaviy tuzum markazlashgan davlatchilik shakllanishni
cheklagan. Ayrim tadqiqotchilar imperiya umumislomiy sivilizatsion o‘zlik uchun muayyan
institutsional poydevor yaratganini ta’kidlaydilar. E.Said, F.Fanon, F.Xallidey [10; p. 304] zikr
etgan “ummat” tushunchasi diniy-axloqiy hamjihatlikni o‘zida ifodalagan bo‘lsa-da, milliy-
hududiy siyosiy birlik va fugarolik g‘oyasini shakllantirish institutsional salohiyatiga ega emas
edi. Shu sababli XX asr boshlarida milliy davlatchilik loyihalari kun tartibiga kelganda, ularni
legitimlashtiruvchi tarixiy-institutsional poydevor deyarli mavjud bo‘lmagan.

Muhokama va natijalar. XX asr boshlari kolonial rejalashtirish jarayoni mintaganing etnik,
gabilaviy va konfessional tuzilmasini inobatga olmagan holda yangi siyosiy chegaralarni belgilab
bergan. 1916-yildagi Sayks-Piko maxfiy kelishuvi va undan keyingi Fransiya mandat hududlari
(Livan va Suriya) va Buyuk Britaniya protektoratlari (Iroq, Transiordaniya, Falastin) natijasida
shakllangan siyosiy chegaralar ko‘proq metropoliyalarning geosiyosiy manfaatlarini aks ettirib,
ichki demografik va madaniy realliklar bilan uzviy bog‘lanish kasb etmadi. Livanda 1943-yili
qabul qilingan “Milliy kelishuv” konfessional prinsipga asoslangan holda davlat lavozimlarini
diniy jamoalar o‘rtasida tagsimlashni institutsionallashtirdi. Prezidentlik maronit xristianlarga,
bosh vazirlik sunniylarga, parlament spikerligi shia vakillarga berildi. Ushbu tizim konfessional
identikliklarni siyosiy identikliklarga transformatsiya qilib, fugarolik prinsipiga asoslangan milliy
o°zlikni shakllantirishni murakkablashtirdi.

Iroq misolida Britaniya mandati doirasida 1920-yillarda yaratilgan davlat Usmoniylar
imperiyasiga kirgan viloyatlarni (Basra, Bag‘dod, Mosul) birlashtirish asosida qurilgan edi. Ya’'ni
shimolda kurdlar, markazda sunniy arablar, janubda shialar yashaydigan hududlar geostrategik
manfaatlar asosida yagona siyosiy identiklikka birlashtirildi. Ushbu geterogen tuzilma uzoq
muddat institutsional begarorlik va identifikatsion ziddiyatlarning asosiy manbaiga aylandi. Suriya
va Livan hududlari Fransiya mandati ostida bo‘linishi “Katta Suriya” g‘oyasi hamda mintaqaviy
arab identikligining ingiroziga va millat-davlat loyihalari alohida rivojlanishiga olib keldi.

B.Anderson [1; c. 229] o‘zining “Tasavvurdagi jamoalar” asarida kolonial chegaralarning milliy

215



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
identikliklarni shakllanishidagi ziddiyatli rolini tahlil gilgan. Yaqin Sharqda siyosiy va madaniy
hududlar xaritalari o‘rtasidagi struktur nomuvofiglik keskin namoyon bo‘ldi.

Kolonial hukmronlik ba’zan zamonaviy ma’muriy, byurokratik va huquqiy institutlarni olib
kelgani ta’kidlanadi. Biroq R.Xinnebush va 1.D.Zvyagelskaya tomonidan qilingan tadqiqotlar
mazkur institutlarning mahalliy ijtimoiy tuzilmalarga moslashmagan, “mexanik ko‘chirilgan”
mexanizmlar sifatida faoliyat yuritganini ko‘rsatadi [2, 11]. Ular milliy fugarolik identikligini
shakllantirishdan ko‘ra, qabilaviy va konfessional strukturalar saglanib qolishiga, ayrim hollarda
esa yanada institutsionallashuviga xizmat qildi. Davlatchilik ko‘p hollarda milliy hamjihatlik
mahsuli emas, balki tashqi siyosiy muhandislik natijasi bo‘lgani uchun, identiklik davlatdan oldin
emas, balki davlat orgali konstruksiya gilina boshlagan.

Charlz Tilli Yevropa davlatlari tarixini tahlil gilar ekan, “davlat urushni yaratadi, urush
davlatni yaratadi” formulasini ilgari surib, davlatchilik rivojini zo‘ravonlikni markazlashtirish va
harbiy mobilizatsiya bilan bog‘laydi [18; p. 74]. Yaqin Sharq arab davlatlari misolida ushbu
mantiqni funksional analogiyada “davlat identiklikni yaratadi, identiklik davlatni qayta ishlab
chigadi” shaklida qo‘llash mumkin [11; p. 157]. Chunki kolonial va postkolonial sharoitda
mintagadagi siyosiy tuzilmalar ichki milliy birdamlikning emas, balki tashqi siyosiy muhandislik
va geosiyosiy hisob-kitoblarning mahsuli sifatida vujudga kelgan. Shundan so‘ng aynan shu
“tayyor” davlat chegaralari va institutlari milliy tarix, rasmiy narrativlar, ramzlar va fugarolik
loyalligini konstruksiyalash platformasiga aylangan. Ch.Tilli gayd etganidek, Yevropada urush
davlatni markazlashtirgan bo‘lsa, Yaqin Sharqda davlatchilik milliy identiklikni yuqoridan pastga
shakllantiruvchi mexanizm bo‘lgan [18; p. 135]. Keyinchalik konstruksiya qilingan milliy
identiklik davlat legitimligi va suverenitetini mustahkamlash uchun ramziy va siyosiy resurs
sifatida gayta davlatga xizmat gila boshlagan.

Milliy identiklikning siyosiy mazmuni, birinchi navbatda, hukmron elitalar tomonidan
amalga oshirilgan davlat qurilishi strategiyalari orgali shakllandi. Yaqin Sharg arab davlatlarida
XX asr o‘rtalarida milliy o‘zlikni siyosiy-konstruktiv ravishda yaratishning asosiy uch modeli
namoyon bo‘lgan: sekulyar milliylik, panarabizm va islomiy legitimatsiya.

Misrda Muhammad Ali sulolasi davridan (1805-1953-yillar) “misrchilik” yoki “egiptizm”
deb yuritilgan konsepsiya shakllana boshlagan bo‘lib, u qadimgi fir’avnlar davlati merosini
zamonaviy milliy identiklikning ramziy poydevori sifatida talgin gilishga garatilgan edi. Misrda
Jamol Abdunnosirning prezidentlik davrida Misr milliy identikligi avvalo “egiptizm”, keyin esa
panarabizm ideallari asosida gayta ifodalangan. 1956-yilda Suvaysh kanalining milliylashtirilishi,
1958-1961-yillarda Misr va Suriya o‘rtasida “Arab Birlashgan Respublikasi” tashkil etilishi va
Isroilga garshi harbiy-siyosiy kurash panarab identikligining asosiy ramzlariga aylandi. Biroq
1967-yilgi Arab-Isroil urushidagi mag‘lubiyat panarabizmning g‘oyaviy va siyosiy jozibasini

216



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
keskin zaiflashtirib, milliy-davlat asosidagi identiklik modelining yana ustuvor ahamiyat kasb
etishga ta’sir qildi.

Suriya va Iroqda yetakchilik qilgan “Baas” partiyasi Mishel Aflaq g‘oyalaridan kelib chiqib,
milliy identiklikni “birlik, erkinlik, sotsializm™ shiori asosida yuqoridan pastga yo‘naltirilgan
mafkuraviy mobilizatsiya orgali shakllantirishga intildi. Ammo mazkur davlatlardagi joriy etnik
va konfessional vogeliklar mamlakat rahbariyati tomonidan e’tibordan chetda qoldirilgani bois
davlat barqarorligi ko‘p hollarda repressiv mexanizmlar orqali ta’minlangan. Suriyada prezident
Hofiz Asad (1970-2000-yillar) konfessional ozchilik bo‘lmish alaviylarga va Iroqda prezident
Saddam Husayn (1979-2003-yillar) kam sonli sunniylar guruhlariga tayangan holda davlatni
boshqargan. Bunda shia mazhabi vakillari va etnik kurdlar siyosiy jarayonlarda to‘liq sub’ekt
sifatida namoyon bo‘lish imkoniyatidan mahrum etilgan. Bu holat milliy identiklik loyihalarining
inklyuzivlik darajasini cheklab, etnokonfessional bo‘linishlarni yanada chuqurlashtirgan.

lordaniyada monarxiya o‘z legitimligini sulola tarixi, nasab (payg‘ambar avlodiga
bog‘liglik), qabilaviy elitalar bilan kelishuvlar hamda diniy ramzlarga tayangan holda qurgan.
Buning natijasida lordaniyada milliy identiklik sulolaviy-mugaddas ramz va zamonaviy davlat
institutlari uyg‘unlashuvi asosida gibrid shaklda ifodalangan. Hoshimiylar sulolasi misolida
qabilaviy elitalar bilan “patron-klient” munosabatlari va nisbatan pragmatik tashqi siyosat
lordaniyani mintaganing bargaror monarxiyalaridan biriga aylantirgan [19].

Siyosiy elita milliy-madaniy loyihalarni ilgari surish orqali an’anaviy ijtimoiy tuzilmalarni
transformatsiya gilishga intildi, biroq ko‘p hollarda gabilaviy va konfessional identikliklar milliy
o‘zlikka nisbatan ustuvorlik qilgan. Zero, Yaqin Sharq jamiyatlari “Etnokonfessional bo‘lingan
jamiyatlar” deb tavsiflanadi. Bunda etnik va konfessional guruhlarga bo‘lgan loyallik milliy
bog‘ligliklardan ustunlik qiladi, chunki amerikalik siyosatshunos olim A.Leyphart tomonidan
ilgari surilgan konsotsiativ demokratiya nazariyasiga ko‘ra, mazkur jamiyatlarda barqarorlik elita
o‘rtasidagi kvota, koalisiya va “katta kelishuvlar” orqali ta’minlangan [12]. Livanda konfessional
konsensus tizimi aynan shunday modelning klassik, ammo muammoli namunasiga aylangan.
Suriya va Irogda esa institutsional mexanizmlar emas, balki kuch va xavfsizlik apparatlari orgali
jamiyatni avtoritar bargarorlashtirish amalga oshirilgan.

Yaqin Sharq mintagasida gabilaviy, konfessional va etnik tuzilmalar arab milliy identikligini
shakllantirishda doimiy ravishda raqobatdosh o‘zliklar markazlari sifatida namoyon bo‘lgan.
lordaniyada gabilaviy loyallik tarixan davlatga sadoqatdan kuchliroq ijtimoiy bog‘lanish shakli
sifatida saqlanib kelgan. Iordaniyada Hoshimiylar sulolasi Arabiston yarimorolidan ko‘chib kelib,
mabhalliy qabilalar bilan ittifoglar tuzish asosida ushbu mintagada o‘z legitimligini
mustahkamlagan va mazkur ittifoglar davlat bargarorligining institutsional poydevoriga aylangan.

Shu jumladan, Livanda konfessional mansublik fugarolik identikligiga garaganda ustuvorlikka ega
217



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780

bo‘lib, siyosiy tizim sunniy, shia, maronit, druz va boshqa jamoalar o‘rtasidagi kvotalar va
kelishuvlar asosida qurilgan. Etnik xilma-xillikni potensial resurs sifatida talgin gilish mumkin,
biroq u fagat inklyuziv fugarolik konsepsiyasi va plyuralistik davlat modeli mavjud sharoitda
samara beradi [20]. Zero, aks holda xilma-xillik milliy loyihalarning parchalanishiga va
ragobatdosh identikliklar shakllanishiga turtki beradi.

Postkolonial vogelik va globallashuv jarayonlari Yaqgin Sharq arab davlatlarida milliy
identiklik rivojlanishini XX asr ikkinchi yarmidan yangi bosqichga ko‘tardi. 1967-yildagi Arab-
Isroil urushidagi mag‘lubiyat arab dunyosida panarabizm g‘oyasining siyosiy jozibadorligini
zaiflashtirib, milliy-davlat identiklik modellarining gayta kuchayishiga olib keldi [1; p. 194]. 1970-
1990-yillari arab davlatlarida gayd etilgan diniy ekstremistik kayfiyatlarning kuchayish to‘lqini
modernistik dunyoviy loyihalar ta’siri cheklanganligini ko‘rsatib, jamiyatda identiklikning diniy
formatiga bo‘lgan talabni oshirdi va milliy of‘zlikning islom diniga xos ramzlar bilan
uyg‘unlashgan mugqobil modellarini shakllantirgan. Kolonial va postkolonial davlatlardagi
legitimlik ingirozi hamda arab davlatlarining tashqi homiylarga AQSh, Buyuk Britaniya, Fransiya,
Rossiya (SSSR) bog‘ligligi milliy suverenitet narrativini zaiflashtirdi va milliy identiklik tashqi
kuchlar bilan munosabatlar nigohida talgin gilinishiga olib keldi.

Arab davlatlaridagi neft zaxiralari mintagani jahon geostrategik ragobatining ustuvor
nuqtasiga aylantirdi. Sobiq Sovet Ittifogi parchalanganidan keyin AQSh Yagin Sharqda asosiy
tashqi ta’sir kuchiga aylanib, mintaganing siyosiy arxitekturasiga bevosita ta’sir ko‘rsatuvchi aktor
sifatidagi o‘rnini yanada mustahkamladi. 1991-yildagi “Sahrodagi bo‘ron” harbiy amaliyoti va
2003-yildagi Irogga bostirib Kirish natijasida prezident Saddam Husayn hokimiyatdan
chetlashtirildi, ammo bu jarayon davlat institutlarining yemirilishi, hokimiyat vakumining yuzaga
kelishi va jamiyatdagi etnokonfessional tartibsizlikning chuqurlashishiga olib keldi. Buning
oqibatida Iroqdagi hokimiyat inqirozi “Islom davlati” kabi radikal ekstremistik tuzilmalarning
paydo bo‘lishiga asos yaratdi. Bu holat postmustamlakachilik davridan meros qolgan ichki
ziddiyatlar nafagat milliy, balki mintagaviy va global xavfsizlikka tahdid omiliga aylanishi
mumkinligini ko‘rsatdi.

XX asr oxiri va XXI asr boshlari arab davlatlaridagi identiklik siyosatining mazmuni
sezilarli darajada o‘zgargani kuzatildi. Mediatizatsiya, transmilliy kommunikatsiya vositalari,
diasporalar faolligining ortishi va gibrid identiklik modellarining shakllanishi arab jamiyatlarining
o‘zini anglash jarayonlariga yangi xususiyatlar kiritdi. Sun’iy yo‘ldosh orqali efirga uzatiladigan
telekanallar, aynigsa, 1996-yilda ish boshlagan Qatarning “Al-Jazira” axborot kanali arab
ommaviy kommunikatsiya maydonini gayta shakllantirib, umumarab siyosiy debatlar uchun
yagona platformani yaratdi. Mark Linch ta’kidlashicha, mazkur kanallar arab dunyosida ‘“‘arab

axborot makoni”ni vujudga keltirib, umumarab media diskursi uchun yagona muloqot maydonini
218



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
yaratdi [13; p. 112]. Internet va ijtimoiy tarmoglar ommalashuvi arab davlatlaridagi siyosiy
jarayonlarga yangi dinamika kiritdi. 2010-2012-yillar “arab bahori” davrida ragamli platformalar
yoshlar uchun an’anaviy nazorat institutlaridan tashqaridagi alternativ maydonni yaratib, Siyosiy
va jamoaviy mobilizatsiyaning asosiy vositasiga aylandi. Shu tariga ragamli jamiyat arab
davlatlarida vujudga kelayotgan yangi identifikatsiya amaliyotlarining muhim manbai sifatida
shakllandi.

Yagqin Sharq arab davlatlarida milliy identiklik hanuzgacha to‘liq shakllanmagan va barqaror
emas. U tarixiy tajriba, elitar strategiyalar, tashqi kuchlar aralashuvi va global jarayonlar ta’sirida
doimiy qayta ko‘rib chigladigan, ochiq, raqobatga kirisha oladigan va ko‘p qirrali tizim sifatida
namoyon bo‘ladi. XX asr oxiridan arab diasporalarining roli sezilarli darajada ortgani qayd etiladi.
Yevropa va Shimoliy Amerikadagi arab migrantlari nafaqat pul o‘tkazmalari orqali o‘z vatani
igtisodiyotiga ta’sir ko‘rsatmoqda, balki turli jamoat birlashmalari, nodavlat tashkilotlar va
transmilliy tarmoglar orgali madaniy alogalarni saglab golmoqda, siyosiy lobbi faoliyatini
kuchaytirmoqda. Bu o‘z navbatida, arab davlatlari uchun “diaspora diplomatiyasi”ni amalga
oshirishga qulay imkoniyat yaratmoqda. Shu bilan birga, diaspora muhitida shakllanadigan “qo‘sh
sodiglik” fenomeni gabul qiluvchi yangi jamiyat va o‘z vatani o‘rtasidagi madaniy-ramziy
bog‘ligliklarni mustahkamlab, gibrid identikliklarni yaratmoqda.

Mazkur gibrid identikliklarni sharhlashga Homi Bxabha ilgari surgan “Uchinchi makon”
konsepsiyasi muhim nazariy asos hisoblanadi [3; c. 204]. Unga ko‘ra, identiklik bevosita madaniy
tafovutlar garama-garshiligidan emas, balki ikki yoki bir nechta madaniy makon kesishgan oraliq
hududda vujudga keladi. Hozirda arab yoshlari global pop-madaniyat, ragamli kommunikatsiya
mubhiti va mahalliy diniy qadriyatlarni uyg‘unlashtirib, zamonaviy arab identikligining transmilliy
shakllarini yaratmoqda.

Giperglobalizm  yondashuvi, neoliberal globallashuv  nazariyasi va madaniy
gomogenizatsiya modeli kabi nazariy paradigmalardan kelib chiqib, globallashuv jarayoni ayrim
tadgiqotchilar tomonidan milliy davlat suverenitetini hamda milliy identiklikni zaiflashtiruvchi
omil sifatida talqgin etiladi [6; p. 94]. Mazkur paradigmalarga ko‘ra, jahon iqtisodiy integratsiyasi,
ommaviy madaniyatning transmilliy hukmronligi va axborot-kommunikatsiya tarmoglarining
kuchli ta’siri mahalliy va milliy o‘zliklar barqarorligini izdan chiqaradi. Xususan, Kenichi Omae
ta’kidlaganidek, globallashgan iqtisodiy makonda davlatning iqgtisodiy-me’yoriy funksiyalari
qisman bozordagi yetakchi kuchlar tomonidan o‘zlashtiriladi [14; p. 174]. Bu holat arab
davlatlarida milliy identiklikning suveren davlat emas, balki global iqtisodiy tuzulmalar ta’sirida
shakllanishiga olib kelmoqgda.

Arab davlatlari ko‘p hollarda mazkur nazariy modellar to‘liq amal gilmasligini namoyon

etgan. Tashqi madaniy va siyosiy ta’sirlar kuchaygani sari jamiyatlar o‘zining milliy va
219



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
sivilizatsion o‘zagini himoya qilish va saqlab qolishga, uni joriy shart-sharoitlardan kelib chiqib,
rivojlantirishga va ichki birlikni mustahkamlashga intilish kuchayib bormoqda. Shu ma’noda
Yagqin Sharq arab davlatlarida milliy identiklik imperiya davridan meros bo‘lib qolgan tuzilmalar,
sun’iy kolonial chegaralar, elitalar amalga oshirgan davlat qurilishi loyihalari, gabilaviy va
konfessional ierarxiyalar saglanib golishi, shuningdek, postmustamlakachilik va globallashuv
ta’sirida shakllanayotgan ko‘p qatlamli, dinamik va kesishuvchan fenomen sifatida namoyon
bo‘lgan.

Davlat milliy identiklikni barpo etuvchi va konstruktilashtiruvchi asosiy siyosiy institut
bo‘lib qolmogda. Biroq qabilaviy, konfessional va etnik identikliklar ushbu ijtimoiy-Siyosiy
konstrukt uchun doimiy ragobat maydonini yaratadi. Global va transmilliy ta’sirlar arab
identikligining yanada gibrid, mozaik va ko‘p o‘lchamli shaklda namoyon bo‘lishiga olib
kelmoqda.

Shu jihatdan, Yagin Sharqg arab davlatlarida milliy identiklikning shakllanishi rasmiy
davlatchilik diskursi va jamoaviy-ijtimoiy o°zlik amaliyotlari ta’sirida kechganini ko ‘rish mumkin.
Panarabizm, islom renessansi, dunyoviy davlatchilik kabi mafkuralar davlat tomonidan yaratilib,
ta’lim dasturlari, ommaviy axborot vositalari va madaniy siyosat orqali institutsionallashtirilgan
bo‘lsa, qabilaviy va konfessional mansublik kabi mahalliy o°zlik shakllari yuqoridan joriy etilgan
identiklik modellarini to‘liq qabul gilmagan. Aksincha, ular ko‘p hollarda rasmiy loyihalar bilan
raqobatga kirishib, milliylik g‘oyasining ichki xususiyatiga ta’sir ko‘rsatgan.

Shuningdek, Yagin Sharq arab davlatlarida milliy identiklikni shakllantirishda siyosiy
iqtisod va resurslar tagsimoti alohida o‘rin tutgan. Masalan, Arabiston yarimoroli mamlakatlarida
davlat-fugaro munosabatlari rental xarakterga ega bo‘lib, milliy identiklik igtisodiy farovonlik va
oliy hokimiyatga sadogat ramzida namoyon bo‘lgan [19; c. 38]. Bu milliy o‘zlikning siyosiy
mazmunini iqtisodiy manfaatlar bilan bog‘lab, davlatga bog‘liglikni kuchaytiruvchi omilga
aylantirgan.

Suriya, Iroq, Livan kabi davlatlarda milliy identiklik shakllanishi zo‘ravonlik, ragobatdosh
elita guruhlari va ichki fraksionlik ta’sirida amalga oshgan. Mazkur davlatlarda davlatchilik
loyihasi jamoaviy manfaatni emas, balki muayyan konfessional yoki etnik guruh ustunligini
ifodalagani uchun milliy o‘zlik umumfuqarolik identikligidan ko‘ra tarqoq guruh identikliklari
majmuasiga aylangan. Milliy identiklik siyosiy jarayonlar bilan birga ifodalanadigan, begaror va
raqobatdosh kategoriya sifatida mavjud bo‘lib kelmoqda.

Yaqin Shargda milliy identiklik shakllanishida intellektual muhit muhim ahamiyatga molik
bo‘lgan. XX asr ikkinchi yarmidan arab dunyosidagi intellektual muhit milliylik, arab modernizmi
va postkolonial tangid atrofidagi bahslarni gamrab olgan. Bu jarayon milliy identiklikning

mohiyati hagidagi akademik va siyosiy fikrlarni diversifikatsiya gilib, davlat mafkurasining
220



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
monopoliyasini nisbatan chekladi va milliy o‘zlikning ko‘p qirrali, ko‘p manbali xususiyatini
namoyon qildi [16]. Hozirda arab intellektual muhitida milliy identiklik dinamik, jamiyatdagi
kuchlar balansini, global ta’sirlarni va elita strategiyalarini aks ettiruvchi fenomen sifatida
baholanmoqda.

Arab davlatlarida milliy identiklikning institutsional poydevori xavfsizlik, harbiy-siyosiy
apparat va tashqi siyosiy tahdidlar bilan uzviy bog‘liq bo‘lib qolmoqda. Isroil bilan munosabatlar,
Eronning mintaqaviy ta’siri, terrorizmga qarshi kurash va geosiyosiy raqobat davlat tomonidan
milliy birlikni mustahkamlash vositasi sifatida qo‘llanib kelingan. Arab davlatchiligida “xavfsizlik
ustuvorligi” fenomeni milliy identiklikning mobilizatsion va konsolidatsion vazifalarini
kuchaytirib, fuqarolik o‘zligini tashqi tahdidlarga xizmat qiluvchi ramziy kategoriyaga
aylantirgan, ichki ijtimoiy nizolarni bartaraf eta olmasada, ularning rivojlanishini kechiktiruvchi
omil bo‘lgan.

Shu bois Yagin Sharg arab davlatlarida milliy identiklik tarixiy meros, etnokonfessional
amaliyotlar, elita siyosati, iqtisodiy modellar va global ta’sirlar kesishmasida shakllanayotgan,
dinamik, ko‘p qatlamli va o‘zgaruvchan fenomen sifatida talqin etilmoqda. Uning barqarorligi
yoki ingirozi muayyan davlatning institutsional salohiyatiga, jamiyat manfaatlarini inklyuziv
tarzda ifodalash imkoniyatiga va tashqi siyosiy muhitning bosimiga bevosita bog‘liq bo‘lib
golmoqda. Shundan kelib chiqib, Yaqin Sharq arab davlatlari milliy identikligi masalasini to‘rt
yo‘nalishda tahlil qilish mumkin: 1) davlatchilikning tarixiy-institutsional evolyutsiyasi; 2)
etnokonfessional va gabilaviy tuzilmalar bargarorligi; 3) mustamlakachilik merosi va tashqi
geosiyosiy ta’sirlar; 4) globallashuv, media va diasporalar bilan bog‘liq yangi transmilliy omillar.
Milliy identiklik mazkur yo‘nalishlar kesishuvida doimiy qayta yaratiladigan siyosiy va ramziy
konstrukt sifatida talgin gilish hozirgi konstruktivistik yondashuvlarga muvofiq keladi [5; c. 305].

Shu nugtai nazardan, mazkur davlatlardagi milliy identiklikni fagat zamonaviy millat-davlat
konsepsiyasi doirasida izohlash yetarli emas. Ernest Gellner va Entoni Smit kabi olimlar
ta’kidlaganidek, milliylik ko‘p hollarda “ziyolilar loyihasi” hamda “tarixiy xotirani institutsional
boshqarish” amaliyoti bilan uyg‘un holda shakllanadi [4]. Ushbu loyihalar mintagadagi
mustamlakachilikdan keyingi davlatchilik muhitida, zaif institutlar va kuchli jamoaviy-
konfessional loyallik sharoitida amalga oshirilgan. Bunda milliy tarix hududiy suverenitetni
legitimlashtirish magsadida institutsionallashtirilgan [17; p. 183].

Shu bilan birga, postkolonial va globallashuv sharoitida arab milliy identikligi siyosiy
isteblishment tomonidan yaratilgan davlat narrativlari bilan cheklanib golmagan. Arab ziyolilari
va diaspora muhitida shakllanayotgan demokratik fugarolik, inson huquglari, mintagaviy
birdamlik, shuningdek radikal diniy yoki sektantlik ritorikasi kabi muqobil diskurslar mavjud

davlat modellariga nisbatan o‘zgacha identifikatsiya ssenariylarini ilgari surmoqda. “Arab bahori”
221



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
vogea-hodisalari davrida “shahar fuqarosi” obrazining an’anaviy qabilaviy va konfessional
loyallikka nisbatan mustaqil siyosiy sub’ekt sifatida ilgari surilishi ham mazkur tendensiyaning
muhim ko‘rinishlaridan biri bo‘lgan. Shu bois Yaqin Sharq arab davlatlarida milliy identiklik, bir
tomondan, tarixiy meros va davlatchilik an’analariga suyangan holda, ikkinchi tomondan esa ichki
ijtimoiy tuzilmalar va global omillar ta’siri ostida doimiy gayta shakllanmogda. Bundan kelib
chiqgib, mazkur identiklikni statik holat emas, balki uzluksiz davom etayotgan siyosiy-institutsional
barpo etish va jamoaviy o‘zini anglash jarayoni sifatida konseptuallashtirish magsadga
muvofiqdir.

Yugoridagilardan kelib chigib, quyidagicha xulosa gilish mumkin:

1. Yaqin Sharqg arab davlatlarida milliy identiklik davlat, siyosiy va diniy elita manfaatlari,
konfessional va gabilaviy tuzilmalar, shuningdek, tashqi aktorlar ta’sirida shakllanishi haqidagi
nazariy xulosalar Misr, Suriya, Livan, Falastin va Irog misolida tasdiglanadi. Ushbu mamlakatlar
tajribasi arab dunyosida milliy identiklik yagona traektoriya bo‘yicha rivojlanmaganini, balki turli
tarixiy, institutsional va ijtimoiy kontekstlarda shakllangan murakkab siyosiy fenomen ekanligini
ko‘rsatadi.

2. Yaqin Sharg arab davlatlarida milliy identiklik davlat, siyosiy va diniy elitalar,
konfessional tuzilmalar hamda mintagaviy va xalgaro aktorlar ta’sirida yaratilgan siyosiy
konstruktdir. Bunda kolonial va postkolonial jarayonlar arab milliy identikligi shakllanishida
muhim institutsional omil bo‘lgan. Mintaqada “davlat-identiklik” mantig‘i ustuvor bo‘lib, davlat
milliy o°zlikni yaratishda asosiy aktor vazifasini bajargan. Globallashuv va diasporalar transmilliy
identiklikning yangi shakllarini yuzaga keltirgan. Yagin Sharq arab davlatlarida milliylik bargaror
emas, balki siyosiy inqiroz sharoitida qayta ko‘rib chiqiladigan dinamik tizim sifatida namoyon
bo‘ladi.

3. Kolonial va postkolonial davrda kiritilgan ma’muriy, byurokratik va huquqiy institutlar
mahalliy tuzilmalarga tatbiq etilib, gabilaviy va konfessional tuzilmalar mustahkamlangan.
Bunday sharoitda Ch.Tilli formulasi funksional jihatdan “davlat identiklikni yaratadi, identiklik
davlatni gayta ishlab chigadi” ko‘rinishida namoyon bo‘lib, milliy o‘zlik davlat tomonidan
shakllantirilgan. XX asr o‘rtalarida arab davlatlarida milliy identiklikni siyosiy-konstruktiv
yaratishning sekulyar milliylik, panarabizm, islomiy legitimatsiya va sulolaviy-monarxik kabi
modellari parallel shakllangan. Ular harbiy-siyosiy va diniy elitalar manfaatlari va ichki
etnokonfessional tuzilmalar bilan kesishgan nugtada amalga oshirilgan. Ushbu modellar inklyuziv
fugarolik konsepsiyasiga emas, muayyan guruh ustunligiga tayangani milliy identiklikni esa

ragobat va nizo maydoniga aylantirgan.

222



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
DoiigaJJaHWITaH afaduéTap pyixaTu:

1. Anznepcon b. BooOpaxkaemble cooOmiecTBa: pasMbIIUICHHS 00 HUCTOKax u
pacnpoctpaneHuu HanmoHanusma / [ep. ¢ anrn. B.HukomnaeBa. — M.: KyukoBo noze, 2016. — 416
C.

2. bmxunii Boctok: monmTrka U uaeHTHYHOCTD / o pea. WM. J[.3Bsarenbckoit. — M.
Acmnexr IIpecc, 2020. — 336 c.

3. bxabxa X.K. Mecto kynbpTypsl / mep. ¢ anria. — M.: HoBoe nureparypHoe
ob6o3penue, 2013. -285 c.

4, I'ennmuep O. Hanyum u HarmoHanmsM / miep. ¢ anri. T.bepaukoBoii, M. TIOHBKHHOIA.
—M.: IIporpecc, 1991. -320 c.

o. Caunn 3. Opuenrtaimsm / niep. ¢ anra. — CII6.: Pycckmit mup, 2005. —368 c.

6. Albrow M. The Global Age: State and Society Beyond Modernity. —Stanford:
Stanford University Press, 1996. — 248 p.

7. Barber B.R. Jihad vs. McWorld: How Globalism and Tribalism Are Reshaping the
World. — New York: Times Books, 1995. — 384 p.

8. Dawisha A. Arab Nationalism in the Twentieth Century: From Triumph to Despair.
— Princeton: Princeton University Press, 2003. —340 p.

9. Fanon F. The Wretched of the Earth / Transl. by C.Farrington. — New York: Grove
Press, 1963. — 320 p.

10. Halliday F. The Middle East in International Relations: Power, Politics and
Ideology. — Cambridge: Cambridge University Press, 2005. —374 p.

11.  Hinnebusch R. The International Politics of the Middle East. — Manchester:
Manchester University Press, 2nd ed. 2015. —368 p.

12.  Lijphart A. Democracy in Plural Societies: A Comparative Exploration. — New
Haven: Yale University Press, 1977. —248 p.

13.  Lynch M. The New Arab Wars: Uprisings and Anarchy in the Middle East. — New
York: Public Affairs, 2016. —284 p.

14.  Ohmae K. The End of the Nation State: The Rise of Regional Economies. — New
York: Free Press, 1995. — 214 p.

15. Ritzer G. The McDonaldization of Society. — Thousand Oaks: Pine Forge Press,
1993. — 224 p.

16.  Smith A.D. National Identity. Reno: University of Nevada Press, 1991. —p. 92.

17.  Strange S. The Retreat of the State: The Diffusion of Power in the World Economy.
— Cambridge: Cambridge University Press, 1996. — 223 p.

223



SIYOSIY FANLAR ISSN: 2181-2780
18.  Tilly C. Coercion, Capital, and European States, AD 990-1992. — Oxford:

Blackwell, 1992. -261 p.

19.  0=56. #1956 «cmdlall alall Hlar gy, A pal) due il 3 Cualal g o) ], (g meall adals,

20. el sas sl clud o 3K en Gigom e e Gl dediar 4 el Aldl) 85U e je
2007. — 476 o=

224



