DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-0jss-05-10-12

Pages: 88-101

Oriental Journal of Social Sciences

ORIENTAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES

journal homepage:
https://www.supportscience.uz/index.php/ojss

JURNALL

i BOCTOTHBIH
@ HIPHAI

- | CONMANIBHBIX
HAVK

ORIENTAL
JOURNAL

ONTOLOGICAL AND EPISTEMOLOGICAL FOUNDATIONS OF THE
NAQSHBANDI TEACHING IN ALISHER NAVOI'S PHILOSOPHY

Marhabo Davlatovna Pardaeva
Professor, Bukhara State Technical University
Bukhara, Uzbekistan

ABOUT ARTICLE

Key  words: Alisher  Navoi,
Nagshbandi teachings, Sufi philosophy,
ontology, epistemology, being, ma'rifat
(spiritual ~ knowledge), truth,  spiritual

purification, perfect human, “Dil ba yoru, dast
ba kor”, knowledge and perception, spiritual
heritage.

Received: 04.10.25
Accepted: 05.10.25
Published: 06.10.25

Abstract: This article examines the
ontological and epistemological aspects of the
Nagshbandi teachings in the philosophical
views of the great thinker and poet Alisher
Navoi. The study analyzes the essence of one
of the most significant branches of Sufi
philosophy — the Nagshbandi tariga, its
understanding of human nature and existence,
as well as the philosophical foundations of
knowledge, perception, and the comprehension
of truth. The article provides a detailed
exploration of the key ideas of Nagshbandi
teachings, such as “Dil ba yoru, dast ba kor”
(“The heart with the Beloved, the hands at
work”™), inner purification, spiritual perfection,
and service to society. These principles are
examined in relation to the philosophical
concepts reflected in Navoi’s works. Based on
the poet's masterpieces — “Nasoyim ul-
muhabbat”, “Mahbub ul-qulub”, “Munojot”,
and “Lison ut-tayr” — the research investigates
fundamental questions about the nature of
being, the purpose of human creation, the
struggle against base desires, spiritual revival,
and the achievement of harmony within the
self.

From an ontological perspective, special
attention is given to the unity of being, the
divine creation of the universe, as well as the
role and responsibility of humans in society, all
analyzed through the lens of Sufi philosophy.
In the epistemological dimension, the article
discusses the stages of cognition, methods of
attaining truth and divine wisdom, and the

www.supportscience.uz/index.php/ojss

88


https://doi.org/10.37547/supsci-ojss-05-10-12
http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620

FALSAFA FANLARI

ISSN: 2181-2829

concept of inner vision or “the gaze of the
heart,” which reveals the comprehension of
truth as reflected in Navoi’s philosophical
reflections.

ALISHER NAVOILY FALSAFASIDA NAQSHBANDIYA TA’LIMOTINING
ONTOLOGIK VA GNOSEOLOGIK ASOSLARI

Marhabo Davlatovna Pardayeva
Buxoro davlat texnika universiteti professori
Buxoro, O zbekiston

MAQOLA HAQIDA

Kalit so‘zlar: Alisher Navoiy,
Nagshbandiya ta’limoti, tasavvuf falsafasi,
ontologiya, gnoseologiya, borliq, ma’rifat,
haqiqat, ruhiy poklik, komil inson, “Dil ba
yoru, dast ba kor”, ilm va idrok, ma’naviy
meraos.

Annotatsiya: Ushbu maqgolada buyuk
mutafakkir va shoir Alisher Navoiy falsafiy
qarashlarida ~ Naqgshbandiya  ta’limotining
ontologik va gnoseologik masalalari keng tahlil
gilingan. Tadqgigotda tasavvuf falsafasining eng
yirik maktablaridan biri bo‘lgan Nagshbandiya
tarigatining mohiyati, uning inson va borliq
haqidagi qarashlari, shuningdek, bilim, idrok
va hagigatni anglashga doir tamoyillari falsafiy
nugtayi  nazardan  yoritilgan.  Magolada
Nagshbandiya tarigatining asosiy g‘oyalari —
“Dil ba yoru, dast ba kor”, ichki poklik,
ma’naviy kamolot va jamiyatga halol xizmat
gilish tamoyillari Navoiy asarlaridagi falsafiy
qarashlar bilan bog‘liq holda tahlil etilgan.
Shoirning “Nasoyim ul-muhabbat”, ‘“Mahbub
ul-qulub”, “Munojot”, “Lison ut-tayr” kabi
asarlarida borligning asl mohiyati, insonning
yaratilish sababi, nafs bilan kurashish, ruhiy
yuksalish  va  komillikka erishish  kabi
masalalarga berilgan falsafiy talginlar chuqur
o‘rganilgan.

Ontologik jihatdan magolada borligning
birligi, mavjudotning  Alloh  tomonidan
yaratilishi, insonning jamiyatdagi o‘rmi va
mas’uliyati kabi masalalar tasavvuf falsafasi
asosida tahlil gilingan. Gnoseologik
yo‘nalishda esa, bilish  jarayonining
bosqichlari, ma’rifat va ilohiy haqiqatni
anglashning usullari, ichki idrok va qalb ko‘zi
orgali haqgigatni kashf etish g‘oyalari Navoiy
garashlari misolida yoritilgan.

OHTOJIOTHUYECKHUE U THOCEOJIOI'MYECKHUE OCHOBbBI YYEHUA
HAKIIBAHAUU B PNJIOCOPUUN AJIMIHIEPA HABOU

Mapxaoo /lasaramosna Ilapoaesa

IIpogheccop Byxapckozo 2ocydapcmeenno2o mexuuuecko2o yHugepcumema
|

www.supportscience.uz/index.php/ojss

89


http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

byxapa, Vzbexucman

O CTATDBE
KiroueBbie ciaosa: Amumep Hasowu, AHHOTALUA: B JAHHOM CTaTbe
y4eHUe Haxmbanaus, cyuiickass paccMaTpUBarOTCA OHTOJIOTHYECKUE u
¢wiocopusi,  OHTOJNOIUS,  THOCEOJOTUsl, TI'HOCEOJIOIMYECKHe ACIIEKTBI y4eHUs

OobiTrie, Ma’pudar, ucTMHA, ayxoBHoe Hakmbanauu B ¢uiocodpckux — B3MIAIAX
OYMIIICHNE, COBEPIICHHBIH 4enoBek, «Dil ba Benukoro wbicnutenss u mosta Aumiepa
yoru, dast ba kor», 3Hanme u Bocmpusitue, HaBou. B wuccregoBaHuuM aHAIM3HPYyETCS
TyXOBHOE HacJe ue. CYIIHOCTb OJTHOTO u3 KPYIMHEHIINX
HampaBlieHud cyduiickoit  guiocopun —
Tapukata HakmbaHaus, ero nmpencTaBiIeHus o
4yeloBeKe W ObITHH, a Takke (¢uiocopckue
OCHOBBI TIO3HAHMUS, BOCIIPUSATHS M TIOCTHUKECHHS
UCTHHBI. B craThe MOAPOOHO PACKPBIBAIOTCS
KJIFOUEBBIC MJEH HAKIIOAHAMHCKOTO YYeHUs,
takue kak «Dil ba yoru, dast ba kor» («Cepmane
C JIpyroM, pyKH B TpyAe»), BHYTpPECHHEE
OUMIIEHUE, TYXOBHOE COBEPUICHCTBOBAHUE U
CITy)KeHUE 0011IeCTBY, KOTOpBIE
paccMaTpUBaIOTCS B CBsI3U C (huiocodeckumu
KOHLICIIIHSMH, OTpa)XKEHHBIMH B
npousBenaeHusx Haeou. Ha mpumepe tpynos
nodta — «Hacoum yn-myxab6ar», «Max0y6
yI-Kyinyo», «MyHoXk0T», «JIucoH yT-Taiip» —
UCCIIEIYIOTCSI BOINPOCHI CYIIHOCTH  OBITHS,
IpelHa3HauYeHUs]  4YejloBeKa, OoprObl €

HHU3MCHHBIMH CTPaCTAMU, AYXOBHOI'O
BO3POXACHUA u JOCTHIXCHUA rapMOHHNHN
JIMYHOCTH.

B onTonmormuyeckom acmekre ocoboe
BHUMaHME YAEJICHO BOMNpOcaM  E€IMHCTBA
OBITHSA, COTBOpPEHHsT MHupa BceBplmHUM, a
TaKXe POJM U OTBETCTBEHHOCTH 4YEJIOBEKa B
o0mIecTBe, KOTOpPBIE AHAIM3HPYIOTCS dYepe3
IpU3My cyuiickoi ¢bunocodpum. B
THOCEOJIOTHYECKOM HaTpaBICHUU
paccMaTpUBAIOTCS ATalbl MO3HAHUS, METOJbI
MOCTH)KEHUSI  UCTHHBI M O0XXECTBEHHOH
MYJpPOCTH, a TakXKe KOHIEIMIUS BHYTPEHHETrO
MIPO3PEHUS M «B30pa CEp/Ia», pacCKphIBAIOIIAs
MOHNMAaHNe WCTHUHBI Ha npuMepe
bunocodckux pazmeinuieHnid Hapowu.

Kirish. Alisher Navoiy — Sharq uyg‘onish davrining buyuk mutafakkiri, shoir, davlat
arbobi va ma’rifatparvar sifatida nafaqat o‘z davrining, balki butun insoniyat tarixining eng yirik
siymolaridan biridir. Uning boy ilmiy va badiiy merosi o‘zbek xalqining ma’naviy-ruhiy
taraqqiyotida, shuningdek, jahon falsafiy tafakkuri rivojida beqiyos o‘rin egallaydi. Navoiy o‘z

jjodida insonning ma’naviy komilligi, jamiyatda adolat va barqarorlikni qaror toptirish, ilm va

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 90



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

ma’rifatni rivojlantirish kabi masalalarga alohida e’tibor qaratgan. Uning asarlarida tasavvuf
falsafasi, xususan, Naqgshbandiya tarigatining g‘oyalari chuqur ifoda topgan bo‘lib, bu g‘oyalar
inson va jamiyatning uyg‘un rivojlanishiga xizmat qiluvchi falsafiy tizimni shakllantirgan.

Nagshbandiya tarigati XIV asrda Xoja Bahouddin Nagshband tomonidan asos solingan
bo‘lib, tasavvufning eng yetuk va keng tarqalgan yo‘nalishlaridan biri hisoblanadi. Uning bosh
tamoyili bo‘lmish “Dil ba yoru, dast ba kor” (“Ko‘ngil Yorga, qo‘l ishda”) nafaqat ruhiy poklik
va Allohga muhabbatni, balki insonning jamiyatdagi faoliyatini ham mugaddas burch sifatida
e’tirof etadi. Bu tariqat zohiriy marosimlar va tashqi ko‘rinishdan ko‘ra, ichki ma’naviy kamolot,
halollik, mehnat va ijtimoiy adolatni ustuvor gadriyat sifatida ilgari suradi.

Alisher Navoiy o‘z davrining yirik mutafakkiri sifatida Naqshbandiya g‘oyalarini chuqur
o‘rganib, ularni badiiy va falsafiy jihatdan boyitdi. U “Nasoyim ul-muhabbat”, “Mahbub ul-
qulub”, “Munojot”, “Lison ut-tayr” kabi asarlarida bu tarigatning asosiy tamoyillari, ruhiy
poklanish, nafs bilan kurashish, insonning borliqdagi o‘rni va mas’uliyatiga oid masalalarni keng
tahlil giladi. Navoiy uchun tasavvuf fagat diniy-mistik yo‘nalish emas, balki insonning o‘zini
anglash, jamiyatni yangilash va adolatni garor toptirishning falsafiy yo‘li bo‘lib xizmat gilgan.

Mazkur magqola nafagat Alisher Navoiy ijodining tasavvufiy asoslarini yoritishga, balki
Nagshbandiya ta’limotining ontologik va gnoseologik masalalarini falsafiy tahlil gilish orgali
uning umuminsoniy qadriyatlar tizimidagi o‘rnini ko‘rsatishga qaratilgan.

Adabiyotlar tahlili. Alisher Navoiy falsafiy qarashlarini o‘rganishda va asarlarida
Nagshbandiya ta’limotining ontologik hamda gnoseologik masalalarini chuqur tahlil gilishda
ko*plab mahalliy va xorijiy olimlarning ilmiy izlanishlari alohida ahamiyat kasb etadi.

Nagshbandiya tariqati va tasavvuf falsafasining nazariy asoslarini o‘rganishda Sharq va
G‘arb olimlarining ishlari muhim manba bo‘lib xizmat giladi. A.A. Schimmel o‘zining “Mystical
Dimensions of Islam” asarida tasavvufning tarixiy shakllanishi, tariqatlar tizimi, xususan,
Nagshbandiyaning o‘ziga xos jihatlarini keng yoritadi. A. Aflaki va A. Brown tasavvufning
ijtimoiy-falsafiy g‘oyalarini va ularning jamiyat rivojiga ta’sirini chuqur tahlil qilgan. H.
Ritterning tasavvuf tarixiga oid asarlarida Nagshbandiyaning ruhiy tarbiya va ma’naviy
kamolotdagi o‘rni falsafiy nuqtayi nazardan yoritiladi. M.Chittick va W.Chittick kabi
tadgiqotchilar tasavvufning gnoseologik jihatlariga, ya’ni haqigatni anglash, ichki idrok va ruhiy
kashfiyotga doir masalalarga alohida e’tibor qaratgan. S. H. Nasrning ishlari tasavvuf falsafasida
bilish jarayonining ma’naviy asoslarini yoritib, insonning borligni anglashdagi ichki “qalb ko‘zi”

haqidagi g‘oyalarni chuqur tahlil giladi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 91



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Bu xorijiy tadqiqotlarda Nagshbandiya ta’limotining nafagat diniy yoki ruhiy, balki
falsafiy mohiyati ham keng yoritilgan bo‘lib, ularni Navoiy asarlaridagi g‘oyalar bilan qiyoslab
o‘rganish ilmiy izlanishga mustahkam asos yaratadi.

Rus shargshunoslik maktabi tasavvuf va Nagshbandiya tarigatining ilmiy tadgigotlarida
muhim o‘rin tutadi. E.E.Bertels Navoiy asarlari va Sharq tasavvufiy adabiyotiga oid asarlarida
tasavvufning tarixiy ildizlari hamda badiiy aksini ilmiy asosda yoritgan. V.V.Bar Markaziy
Osiyodagi tarigatlar tarixi, ularning ijtimoiy-siyosiy va madaniy hayotdagi roli bo‘yicha chuqur
ilmiy tahlillar olib borgan. A. A. Ceménon va U. I1. [lerpymesckuii Nagshbandiya tarigatining
rivojlanishi, uning siyosiy va ijtimoiy g‘oyalari hagida muhim ilmiy asarlar yaratganlar. O.A.
Suxarevaning ilmiy izlanishlari tasavvufiy maktablarning ma’naviy va ijtimoiy ta’sirini
yoritishda muhim manba sifatida e’tirof etiladi. Rus olimlari asarlarida Nagshbandiya
tarigatining tarixiy ildizlari, falsafiy g‘oyalari va ularning Navoiy dunyoqarashidagi o‘rni
bo‘yicha gimmatli ilmiy ma’lumotlar keltiriladi.

O‘zbekistonlik tadqiqotchilar tomonidan ham Alisher Navoiy merosi va Nagshbandiya
ta’limoti bo‘yicha qator ilmiy ishlar yaratilgan. A.Qayumov, I.Sulton, N.Mallayev kabi
navoiyshunos olimlar Alisher Navoiy asarlarining falsafiy va tasavvufiy mazmunini chuqur
tadqiq qilganlar. S.M.Aminov va M.LIbodovning ilmiy ishlarida tasavvufning g‘oyaviy va
ma’naviy merosi, uning bugungi jamiyatdagi ahamiyati yoritiladi. O‘zbekiston Respublikasi
Fanlar akademiyasi olimlarining kollektiv tadgigotlarida Nagshbandiya tarigatining tarixiy
ildizlari, ijtimoiy-siyosiy o‘rni hamda Alisher Navoiy falsafiy qarashlaridagi o‘rni keng tahlil
gilingan. Shuningdek, so‘nggi yillarda yaratilgan ilmiy maqolalar va monografiyalarda
Nagshbandiya g‘oyalarining zamonaviy jamiyatda ma’naviy tarbiya, milliy g‘oya va ruhiy
yangilanishdagi o‘rni chuqur tahlil gilinmoqda.

Adabiyotlar tahlili shuni ko‘rsatadiki, Nagshbandiya tarigatining ontologik va gnoseologik
masalalarini o‘rganishda ilmiy manbalar turli yo‘nalishlarda rivojlangan. Xorijiy olimlar
asarlarida tasavvufning universal va falsafiy mohiyati chuqur yoritilgan bo‘lsa, rus olimlari bu
tarigatning tarixiy-siyosiy va madaniy jihatlarini tadgiq gilgan. Mahalliy olimlar esa Navoiy
asarlaridagi naqgshbandiylik g‘oyalarini chuqur tahlil qilib, ularni zamonaviy falsafiy
yondashuvlar bilan uyg‘unlashtirganlar.

Bu manbalar maqolada Nagshbandiya ta’limotining Navoiy falsafiy qarashlaridagi o‘rnini
kompleks tahlil qilish uchun nazariy va metodologik asos bo‘lib xizmat qiladi.

Metod va metodologiya. Mazkur maqolada quyidagi metodologik yondashuvlardan

foydalanilgan:

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 92



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Falsafiy-metodologik yondashuv. Borliq va bilish muammosini o‘rganishda Sharq
falsafasining umumiy qonuniyatlari hamda tasavvuf falsafasining asosiy tamoyillaridan
foydalanildi. Ontologik tahlilda Ibn Sino, Farobiy, G‘azzoliy va boshqa Sharq mutafakkirlarining
garashlari nazariy tayanch sifatida gabul gilindi.

Tarixiy-falsafiy yondashuv. Nagshbandiya tarigatining shakllanish jarayoni va u
bilan bog‘liq g‘oyalar tarixiy kontekstda o‘rganildi. Alisher Navoiyning asarlari va u yashagan
davrning falsafiy maktablari bilan bog‘liq tarixiy omillar tahlil gilindi.

Gnoseologik yondashuv. Bilishning ichki va tashqi manbalari, ruhiy-ma’naviy tajribaning
bilishdagi o‘rni hamda tasavvufiy idrokning falsafiy mohiyati ko‘rib chiqildi. Nagshbandiya
ta’limotidagi “vahdat ul-vujud”, “sukut” va “dil ba yoru, dast ba kor” kabi g‘oyalarning bilish
nazariyasiga ta’siri ilmiy asosda tahlil qilindi.

Sistemali yondashuv. Nagshbandiya ta’limoti va Alisher Navoiyning falsafiy garashlari bir
butun tizim sifatida o‘rganildi, ularning o‘zaro aloqadorligi va uyg‘unligi ko‘rsatildi.

Maqolada quyidagi asosiy ilmiy metodlardan foydalanildi:

Metod Mazmuni va vazifasi

Tarixiy tahlil Nagshbandiya tarigatining rivojlanish bosgichlarini tarixiy manbalar
asosida aniqlash va ularni falsafiy g‘oyalarga bog‘lash

Qiyosiy tahlil Nagshbandiya ta’limoti bilan boshga sufiy maktablarning ontologik va
gnoseologik garashlarini giyoslash

Germenevtik Alisher Navoiyning asarlaridagi ramz, isti’ora va tasavvufiy tushunchalarni

metod chuqur sharhlash

Mantiqiy tahlil Nagshbandiya ta’limotining falsafiy asoslarini tushuntirishda mantigiy

ketma-ketlik va tushunchaviy aniqlikni ta’minlash

Fenomenologik Tasavvufiy tajribani ruhiy-ma’naviy jarayon sifatida bevosita idrok gilish
metod va falsafiy talgin berish

Matnshunoslik Navoiy asarlaridagi sufiy terminlar va konseptlarni ilmiy izohlar bilan
tahlili ochib berish

Muhokama. IX-XII asrlardagi Renessans davri o‘zidan keyingi davrlarni ilmiy, ma’naviy
oziqlantirgan. Alisher Navoiy yashagan davrda O‘rta asr Movarounnahr va Xuroson hududlarida
ham qadimgi Misr, Bobil, boshqa arab xalqlari falsafasi, Hind, Xitoy, Yunon, Markaziy Osiyo
falsafiy durdonalari chuqur o‘rganilgan. Alisher Navoiyning falsafiy, ontologik qarashlarining
bosh manbasi Qur’oni Karim, sahih hadislar va boshqa ular asosida yaratilgan ilohiy manbalar
hisoblanadi. Islom olamining yirik darg‘alari mashhur shayxlar, imomlar, hadisnavislar, tasavvuf

tariqatlari va suluklar asoschilari merosidan bahramand bo‘lgan. Navoiyning badiiy va falsafiy

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 93



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

qarashlarida asosiy manba bo‘lgan, o‘zining salaflari deb hisoblagan Sharq mumtoz adabiyoti
darg‘alari, ulug‘ xamsanavislar Nizomiy Ganjaviy, Xusrav Dehlaviy, zamondoshi va ustozi
Abdurahmon Jomiylarning o‘rni beqiyos bo‘lgan.

Alisher Navoiyning borliq xususidagi qarashlari olam, borlig, jamiyat bilan bog‘liq masala
va muammolarda mutaassiblik, zohidlik tarafdori bo‘lmasdan, irfoniy, ma’rifiy qarashlar va
harakatlar tarafdori bo‘lganligi ham uning nagshband g‘oyalariga uyg‘un fikrlarini asoslaydi.
Alisher Navoiy olamni, borligni bilish, anglash, u haqda fikr yuritish, tafakkur kuchi bilan o‘z
imkoniyati darajasida o‘zgartirish faqat insonga xos fazilatdir, deb hisoblaydi. Inson bu
faoliyatni ungagina berilgan tafakkur qudrati bilan amalga oshira olishiga ishonadi. Alisher
Navoiyning “Farhod va Shirin” dostonida Farhod tilidan odamiyat biron ishni qilar ekan, oldin
aqli bilan mulohaza qiladi [2], deb aytgan mashhur hikmati bunga yorqin misoldir.

Alisher Navoiy ilmiy merosida bilishning asosiy vositalari inson sezgilari, shuningdek,
fagat insonga xos bo‘lgan — aql, idrok, ko‘ngil, dimog‘, did-farosat, xotira, mushohada,
mulohaza, bilish va uni boshqalarga yetkazishdagi mo‘‘jizaviy kommunikativ mantiq,
mantiqning mantiqini tashkil etgan til (nutq) xususiyatlari to‘g‘risida fikr yuritilgan.

Alisher Navoiyning gnoseologik, inson sezgilari bilan umumiylik kasb etgan, ko‘ngil,
xotira fikr, fahm, did-farosat, nafs, idrok kabi bashariy sifatlar badiiy-falsafiy tarzda bayon
qilingan bo‘lib, aslida inson sezgilari va bilish nazariyasiga tegishli ilmiy xulosalar sifatida qabul
qilish mumkin. Mutafakkir ko‘ngil va tafakkurni mir’ot — ya’ni olamni o‘zida aks ettiradigan
oyna, ko‘zgu tarzida ham ifodalaydi. Masalan: “Hayrat ul-abror”da:

Daf’ qilib zangi xayolotni,

Asramoq ul nav’ bu mir’otni [4].

Navoiy asarlarida aql gamroviga ko‘ra: aqli juz va aqli kullga bo‘linadi. Bu yerda aqli juz —
jo‘n qaraganda kichik aql degan ma’noni beradi, lekin mantiqiy mohiyatda kelib chiqilsa,
alohida kichik masala va muammoga qaratilgan aqliy faoliyatni anglatadi. Aqli kul (kull) esa
yetuk aql, barkamol aql tarzida ifodalangan.

“Lison ut-tayr”’ning ma’rifat vodiysi zikrida bobida:

Ixtilofi juzv ila kul mundadur

Kim taraqqiyu tanazzul mundadur.

Yuz tuman rahrav ko‘rarsen beqaror,

Har biri bir yo‘Ini aylab ixtiyor [5], deyilgan.

Bu baytlarning mazmuni shundaki, olamni ma’rifat yo‘li bilan anglash murakkab va
ixtilofli jarayon, bu masalada ixtiloflarni eng juz’iy darajadan eng murakkab va ulkan
darajalarini ko‘rish mumkin. Ma’rifat yo‘lidagilar har birlari o°zlari ixtiyor qilgan yo‘llar (suluk)

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 94



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

ini, ya’ni o‘z qarashlarini to‘g‘ri, deb biladilar. Shuningdek, Alisher Navoiy ma’naviy merosida:
aql quyidagicha tasniflanadi:

Aqli mujarrad — abstrakt aql; aqli mustaqim — barqaror aql; aqli muhosib — fahm-farosatga
bo‘yso‘nuvchi ong, aql; aqli saloh — to‘g‘ri, sog‘lom aql; aqli mezon — aql o‘lchovi, ya’ni
bilimlarning nisbiy me’yori sifatida; aqli xurdabin — o‘tkir, sezgir, nozik aql.

Alisher Navoiy merosida ontologik va gnoseologik tushuncha hamda kategoriyalar ham
talgin qilingan.

Araz — biror narsaning asli bo‘lmay, keyin paydo bo‘lgan vaqtli sifati. Ashyolar, moddalar
bunday sifat holatiga tabiiy jarayonlar yoki sun’iy tajribalar vositasida o‘tadi.

Adam — yo‘qlik; hali olamni o‘zi ham va olamdagi hech narsa yo‘q bo‘lgan vaqt.
Umuman, vaqt ham boshlanmagan degan falsafiy xulosa bor. Olam yaralishidan oldingi, Alloh
olamni yaratmasidan ilgarigi davr va holatni anglatadi.

Bidoyat — ya’ni ibtido, boshlanish xususan, olamning ibtidosini anglatadigan istiloh. Bu
erda Alloh inoyatining abadiyligi va azaliyligini hech kim aytib bera olmasligi uqtirilmoqda.
Bidoyat ham ibtido, olamning ibtidosi asli Alloh ekanligiga ishora.

Javhar — asos, unsur, mohiyat, asl modda, narsaning tub o‘zagi — substansiya, asosiy
xulosa, mohiyat.

Mohiyat — haqiqat, tabiat, har narsaning asli

Ontologik qarashlarining uzviy qismi bo‘lgan vaqt muammosiga Alisher Navoiy o‘z
davriga xos dunyoqarash, ilm-fan yutuglari ta’siri bilan birga o‘ziga xos uslub va tilda bayon
qilgan. Xususan, Navoiy merosida vaqt bilan bog‘liq tushunchalar — adam, azal, lam-yazal, abad,
ibtido, intiho, bidoyat, davr, davron, falak davri, charx davri, zamon, dam kabi istilohlar shaklida
keltirilgan.

Alisher Navoiy qarashlarida vaqt — azal bilan abad, abadiyat orasidagi umumiy davr oqimi
deb ta’riflanib, makon va undagi ashyolar kabi uning ham hukmi Yaratgandadir deb aytiladi. Shu
bilan birga Navoiy vaqt masalasini oddiy dunyoviy tarzda baholagan bo‘lib, borligning yashash
shakli bo‘lgan zamonning ham makonning ham samarasi inson manfaatiga xizmat qilishi kerak
degan teran insonparvarlik, axloqiy g’oyaga aylangan.

Shuningdek, falsafada vaqt — bu orqaga qaytmaydigan, fagat bir tomonga o‘tuvchi,
o‘tmishdan — hozir orqali — kelajakka qarab kechuvchi davr oqimidir.

Alisher Navoiy Begaron — bepoyon; Begoh — vaqtda bepoyonlik, uzoq vaqt ifodasi,
shuningdek, makonda bepoyonlik tarzida ham qo‘llaganini kuzatish mumkin.

Alisher Navoiy “Lison ut-tayr” dostonining “Faqr-u fano vodiysi so‘zi” bobida agar sen bu

hodisaga yaxshi nazar solsang, mavjda vujud yo‘q ekanligini ko‘rasan, chunki dengizdan o°‘zga

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 95



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

barchasi nobud bo‘luvchidir. Haq vujudi ana shu cheksiz dengizdir, uning yuzidagi mavjlar esa
bu olamdagi turli-tuman narsalardir. Ma’no ahllari e’tibor qiluvchi ushbu o‘n sakkiz ming olam
ichida nimaiki narsa bo‘lsa, ular shakl jihatidangina mavjud bo‘lib, shaklda ko‘rinuvchanlik
xususiyatiga egadir deyiladi.

Alisher Navoiyning borliq haqidagi qarashlari vahdat ul vujud ta’limotining “hamma narsa
Undandir” va “hamma narsa Udir” degan qarashlar tizimiga moyillikni ko‘rish mumkin, degan
qarashlar mavjud. Ammo Alisher Navoiy bunda “Tavhid” tarafdori bo‘lgan. Vahdat ul-vujud
deganda tavhidni nazarda tutgan. “Navodir ush-shabob” da Alisher Navoiy:

Navoiy o‘lmadi tavhid guftu go* birla fahm

Magarki aylagosen tilni gatu jonni fido, [6] —

deb ta’kidlaydi. Bu naqshbandiylik tamoyillariga to‘liq mosligini ham aytish joiz.

Olimlarning Alisher Navoiy dualistik pozitsiyasida ekanligini shuningdek, nafaqat
tasavvuf ta’limotlari, balki, qadimgi Sharqgning Hind, Xitoy va Yunon falsafiy ta’limotlarini
islomiy talqinda ifodalashi undagi ma’rifiy va plyuralistik yondashuv ekanligi xususidagi
qarashlarini keyingi tadqiqotlar ham ma’lum ma’noda tahliliy izohlaydi.

Navoiy garashlarida hasti nestnamoy, ya’ni o‘zi bor-u, lekin namoyon bo‘lmaydigan olam
unsurlari xususida gap borib bu shartli ravishda nomoddiy olam deb ataldi. Nomoddiy olam
deganda, asosan, ruhiyat bilan bog‘liq xususiyatlar, shuningdek, olamni tarkibiy qismlaridan
bo‘lgan va dunyo falsafasining deyarli hamma ta’limotlarida e’tirof etilgan to‘rt unsus — havo,
olov, suv, tuproqni, Navoiy fikriga ko‘ra, yuqori safoli, ya’ni sifatli deb baholangan havo va
o‘tni shartli ravishda nomoddiy borliq deb baholangani aytilgan. Nomoddiy olamning boshqa bir
turi ruhiyat olami esa Navoiy falsafasida Allohning yuksak zakovati, oliy magsadi qilib
yaratilgan jon, inson ko‘ngli, inson aql-idroki, qalbi, ishqiy tuyg‘ulari va boshqa nomoddiy
asosga ega bo‘lgan olamlar haqida tahlil va xulosalar gilingan.

Nomoddiy olam mo‘jizalari hisoblangan — insondagi jon, ruh, ong, tafakkur, ishq, rashk,
tabiatdagi, borligdagi olov, havo qudrati va mo*‘jizasi vositasida moddiy olamdagi olamshumul
o‘zgarishlar qilinadi.

“Nasoyim ul-muhabbat” asarida, mashhur mutasavvuf olim Muhammad G‘azzoliy asarlari
tahlilida uning falsafiy qarashlari, xususan, borliq falsafasiga oid fikrlarini, jumladan, moddiy va
nomoddiy borliq tafsilotiga qaratilgan quyidagi mazmundagi parchani keltiradi: ruh bor-u, lekin
borligi namoyon bo‘lmaydigan sirli borliqdir. Aslida tananing hukmdori, tasarruf giluvchisi u
(ko‘ngil)dir. Tana uning qolipi va amriga bo‘yso‘nuvchi asiridir. Vaholanki, fagat qolipni —
tanani ko‘ramiz, go‘yoki tana jondan bexabarga o‘xshaydi. Aslda olamdagi hamma narsani

qoyumi, asli deb qaralgan shakli uning asli emas. Ashyolarning asl mohiyatini, ko‘z bilan ko‘rib

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 96



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

bo‘lmaydigan (“hasti nestnamoydur”), sirli qilib yaratilgan. Uning har zarrasida Ollohning
Qoyim vujudi mavjud. U esa bor-u, lekin namoyon bo‘lmaydi, ko‘rinmaydi.

Moddiy va nomoddiy olam xususidagi fikr-mulohazalar, bahs-munozaralar eng qadimgi
davrlar falsafiy qarashlar hozirgi kungacha davom etib kelayotgani, har bir davr ilmiy-falsafiy
qarashlari shu davrdagi insoniyatning falsafiy tafakkuri darajasi va xususiyatiga bog‘ligligi, lekin
bu murakkab savollarga haligacha aniq javob topilmagani xulosa qilingan;

Moddiy olam mavjudodning o‘zagini tashkil etuvchi “vujud” so‘zi, olamdagi ashyolarning
moddiy asosini anglatuvchi so‘z ekanligi mantiqiy asoslandi;

Moddiy olam, mavjud, mavjudod kabi so‘zlar, tushunchalar G*arb falsafasidagi “materiya”
terminining mugqobili sifatida, olamning moddiy asosini anglatadi;

Navoiy ta’limotida moddiy asos, mavjudod so‘zlari tahlili va tavsifida, tana jon va ruhning
qolipi, shakl-u shamoyili tajalliysi sifatida ifodalangan bo‘lib, bu hol faqat insonga nisbatan
emas, umuman boshqa narsalarga nisbatan ham istifoda etilgan;

Moddiy olamni ifodalovchi istilohlar — moya, mohiyat, javhar, hayula, tan, tana, vujud,
gayyum, gayum, qolib, surat, azaldan to abad bu olamdagi mavjud barcha narsalar borliqqa ega
emas, faqat shakl ko‘rinishiga ega kabi istifoda qilingan;

Navoiy moddiy yoki nomoddiy olamning javhari, asl mohiyati Alloh ekanligini e’tiqod
darajada e’tirof etgani holda, olam sir-asrorini yana bir ilohiy javhar aql nuri, ilm, ma’rifiy tahlil
qilish orqali kashf etishga da’vat qilgan;

Navoiyning nomoddiy olam xususidagi qarashlarida, olamning yuqori sifatli bu olamni
Alloh o‘z yuksak aqli va saxovati bilan alohida e’tibor bilan xalq qilganligi, ularni xususiyatini
anglashga aql (xirad) yetmasligi, aynan bu olamni anglashda xizmat qiluvchi aql-idrok, ong,
tafakkur va jon, jonning javhari so‘z, nutq ekanligini ta’kidlaydi;

Navoiy jon va ko‘ngilni olami kubro deb atab, Xudo olamni yaratib, uni anglashda xizmat
giladigan yana bir olamni yaratdiki, bu insonning ko‘ngil olamidir, inson ko‘ngli olamdagi
hamma bilimlarni o‘zida jo qilgani holda, yana yangi olamlarni yaratadigan, kashf etadigan
qudratga ega Allohning mo‘jizasi ekanligini e’tirof qilgan;

Nomoddiy olam Navoiy falsafasida, jon, ruh, ko‘ngil, malakut olami, g‘ayb, asrori g‘ayb
kabi falsafiy istiloh va hikmatlar bilan izohlangan.

Jahon falsafasida hozirgi kungacha bo‘lgan taraqqiyot yo‘lida asosiy muammo — olamning,
borligning yaralishi, undagi ko‘plab ashyolarning paydo bo‘lishi, mavjud bo‘lishi, o‘zgarishi,
yo‘qlikka aylanishi, bu jarayonlarni idrok qilish, poyoni yo‘q koinotda va dunyoda insonning
maqomi bilan bog‘liq savollar ustida bahs-munozara bo‘lib kelmoqda. Insoniyat tarixi, falsafiy

tafakkurning turli davr va darajalarida olam, borliq uning yaralishi, yashashi, o‘zgarish

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 97



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

jarayonlari, yo‘qlikka aylanishi bilan bog‘liq masalalar turli tarzda va talqginlarda ifodalab
kelingan. Zamonaviy fan yutuqlari tufayli dunyo va olam haqidagi bilimlar yetarli, olamning,
tabiatni yechilmagan siri qolmagandek tuyulsa-da, u bilan bog‘liq muammolar yangicha tarzda
namoyon bo‘lmoqda. Bu muammoli masalalar, umumiy qilib aytganda, ontologiyaning
hozirgacha porodoksal (yechimsiz) muammolari hisoblanadi. Borlig muammosining ilohiy
talgini dinlarda bir qancha mazhab va oqimlarga bo‘linishga sabab bo‘lgan bo‘lsa, dunyoviy
talqindagi garashlarda ham biri-biridan keskin farq bo‘lgan ta’limotlar orasida ontologiyaning
ilmiy-nazariy va amaliy talqinida ham bir qancha falsafiy, ilmiy-nazariy maktablar, ogimlarning
paydo bo‘lishiga sabab bo‘lgan va bu dialektik munozaralar davom etmoqda.

Navoiyning borliq falsafasi, boshqa falsafiy ta’limotlar bilan ayrim masalalarda umumiylik
kasb etsa-da, lekin Navoiyga xos original yondashuvlar borki, bunday falsafiy qarashlar chuqur
ilmiy tadqiqotlar olib borishni va aniq ilmiy-falsafiy xulosalar chigarishni taqozo qiladi.

Mutafakkir hayotini va faoliyatini tadqiq etgan rus sharqshunos olimi Ye.Bertels
Jomiyning ustozi sifatida Sa’duddin Qoshg‘ariyni Nizomiddin Xomush orqali Bahouddin
Nagshband ta’limoti bilan bog‘liq bo‘lganligini ko‘rsatadi. Bertels Nizomiddin Xomush
Bahouddin Nagshbandning uchinchi xalifasi Alouddin G*‘ijduvoniyning muridi ekanligini yozadi
[8].

Buyuk mutafakkir Alisher Navoiyning tasavvuf falsafasi va axloqi, nagshbandiya
sulukining asosiy tamoyillari va yo‘llari haqidagi mulohaza va xulosalari yirik asarlar bilan
birgalikda ruboiy, qit’a, g‘azal singari kichik janrlardagi badiiy matnlar doirasida ham ko‘rinadi.

Navoiy bir-biridan farq qiluvchi va o‘zi daxldor bo‘lmagan turli mazhab hamda tasavvufiy
suluklar haqida fikr bildirganda, xolisona ish tutadi va bir yoqlama baho berishdan saqlanadi.
Mutafakkir nagshbandiya sulukiga sodiq qolgani holda, boshqa tariqatlarga ham bag‘rikenglik
ko‘rsatadi, turli tariqatga mansub ma’rifatli shaxslarga ehtirom bilan qaraydi.

Navoiy zamondoshi Husayn Voiz Koshifiy: “Agar “tasavvuf’ so‘zining harflari nima
ma’noni bildiradi, deb so‘rasalar, quyidagi ma’nolarni bildiradi, deb ayt: T — tajrid, ya’ni zohirda
taalluglarni tark etmoq; S — sidg-u vafo, ya’ni botin — ichki olamni ravshan etmoq; V — vafo,
ya’ni ahdga va muhabbatga vafo qilmoq; F — fano bo‘lmoq, ya’ni o‘zni ilohiy jamol dengiziga
g‘arq hisoblab, mushohada yurgizmoq” [1]. — deya ta’kidlagan.

Tasavvuf ta’limotining 0z yo‘nalishi, tartibi va talablari mavjud. Insonni axloqiy va ruhiy
jihatdan tarbiya qiladigan, uning taqvosini oshiradigan, qalbini poklaydigan, boshqacha qilib
aytganda, komil inson bo‘lib yetishishida ahamiyati katta bo‘lgan bu ta’limot bir umr hazrat

Navoiyning e’tiborida asosiy o‘rinni egallagan.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 98



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Alisher Navoiyning “Nasoyim ul-muhabbat” asarida solik amal qilishi lozim bo‘lgan
jihatlar ko‘rsatib berilgan. Bular, maqomot yo‘liga kirgan har bir solik o‘zida ilm (ma’rifat), hilm
(yumshoqlik, tavoze’), taqvo (har jihatdan parhezkorlik), sahv (xatolarni anglash, hushyorlik),
shukr (Allohning ne’matlariga shukr qilish), sidq (rostgo‘ylik), vafo (ahdga sodiqlik), rizo (Alloh
taqdiriga rozi bo‘lish), safo (ko‘ngilni sof etish), ishq (muhabbat) kabi sifatlarni kamolotga
yetkazishi lozim bo‘lgan. Mutasavvif Navoiy ushbu sifatlarni boshqa bir asarlarida ham badiiy
tarzda, jumladan “Lison ut-tayr” asarida qushlarning Hudhudga qilgan nolalari tarzida bayon
gilgan. Masalan, ular o‘z “shayxlari”ga yalinib shunday deyishadi: “Ey nafasi jonbaxshu nutqi
dilkash! Ularning har ikkisi ham jonu ko‘ngilga foydalidir. Sen Sulaymon bazmiga qabul
etilgansan va u seni elchilikka yuborgan. Uning xizmatida yaqinlikka erishgansan, yo‘lida necha
bekatlarni kezib chigqansan. Uning amri bilan qanchadan-qancha vodiylardan uchib o‘tib, oliy
mangzillarga yetishgansan” [1, 31-b].

“Nasoyim ul-muhabbat”da “valiylar a’molu af’ol va muomilot-u riyoziyotidan ba’zisi”
zikr qilingan bo‘lib, ular tavba, lugmai hilliyat, shariat rioyati (shahodat kalimasi, saloti xamsa,
zakot, ro‘za, haj), tarigat odobi, hilm, burdborlig® (chidam, bardosh), rizo, sabr, sidq, azim
riyozatlardir” [7]. Shuningdek, solikning holi va uning bayoni xususida quyidagi ma’lumotlar
bor: Hol ruh va yurakning quvvatini ifodalaganligi sababli tasavvufga “ilmi hol” nomi berilgani
bejiz emas. Hol maqomlarga qarama-qarshi holda yo‘lovchining o‘z kuchi, intilishi, irodasi bilan
amalga oshmaydi, hol — ilohiy jazba bo‘lib, zavq holatida aytilgan so‘z va iboralarda ilohiy
hikmat mujassam bo‘lgan.

Nagshbandiya ta’limotida inson kamoloti uchun mujohada, mushohada, mukoshafa,
musohaba va muroqabaning zarurligiga alohida e’tibor garatilgan. Ta’kidlash joyizki, mujohada
orqali Haq yo‘lchilarining muhabbati yana bir bor sinovdan o‘tgan. Shu bilan birga, ularning
Allohga (taslim) itoati qiyomiga etgan. Mushohada holatida esa valiyning qalb pardasi ko‘tarilib,
basirat ko‘zi (qalb ko‘zi) ochilgan. Bundan shunday xulosa qilish mumkinki, mushohada, avval,
surat (abstrakt narsalarning tashqi ko‘rinishi), shakl (konkret narsalarning tashqi ko‘rinishi) va
xayollar bilan yuzaga kelgan. Valiy Allohning tajalliysini qalb ko‘zi bilan tomosha qilgan.

Navoiy “Lison ut-tayr” asarida “Tavhid’ni shunday ta’riflaydi: “Agar o‘zingni shod
ko‘rishni istasang va har qanday qayg‘udan ozod bo‘lishni xohlasang, o‘zingni Uning yodi bilan
yashashga odatlantir. Agar shodlik istar bo‘lsang, Uni yod qil. Uning yodidan tashqaridagi
shodlik aqlga muvofiq kelmaydi. Undan ayriligdagi ayshu ishratdan g‘am yaxshiroqdir, bunday
to‘ydan aza yuz marta yaxshi sanaladi. Undan g‘am kelsa ham shodlik o‘rnida ko‘rgil, bu seni

har qanday balo kishanidan xalos qiladi”.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 99



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Bundan ko‘rinib turibdiki, Navoiy tavhidni ushbu ikki asarda turlicha ifodalagan bo‘lsa-da,
biroq ma’no jihatidan ayni bir narsadir. Demak tavhid — har bir ishni Allohdan deb bilish, uning
yakkayu yagonaligini tan olishdir.

Nagshbandiya ta’limotida inson kamoloti, olamni bilishida asosiy talab qalbni poklash
masalasidir. Shuning uchun ham Bahouddin Nagshband “Vuqufi qalbiy” degan rashha,
hayotbaxsh o‘gitni naqshbandiya ta’limotiga asosiy tamoyil sifatida kiritganlar. Bahouddin
Nagshband g‘oyalarini Xoja Ahror, Abdurahmon Jomiy, Alisher Navoiy, Maxdumi A’zam va
boshqalar davom ettirganlar. Alisher Navoiy nagshbandiya tariqatini qabul qilib, ta’limotini
rivojlantirgan, o‘z asarlari orqali uni targ‘ib etgan mutasavvifdir. Alisher Navoiy “Lison ut-
tayr”’da yozishicha, butun olamni yaratishdan maqsad bu insondir. Inson hamma mavjudot ichida
tengi yo‘qdir. Bu tengi yo‘q zotning ko‘ngli bamisoli bilimlar xazinasi. Shu xazina ichida Alloh
o‘zini yashirgan. Insonning ajoyib jismi o‘zida ana shu tilsimni saqlaydi. Chunki Alloh oz
sirining xazinasini ochmoqchi bo‘lganida uni samo ham, yer ham qabul qilmadi. Shu bois ham
inson barcha narsalardan mumtoz qilib yaratilgan.

Alisher Navoiyning irfoniy (gnoseologik) qarashlarida nagshbandiylik ta’limotining
“yodkard” (eslash), “yoddosht” (esda tutish) kabi qoidalari ham uning nasriy g‘azallaridan o‘rin
olgan. “Yodkard” qoidasi tilda va qalbda zikr etishni bildiradi. Albatta, Haqni yod etish uni
anglash, tariqat ahli bajaradigan eng muhim qoidalardan biri hisoblangan. Zikrning mohiyati
shundaki, tilda ham, qalbda ham Haqgning ismini muntazam takrorlash, boshqa narsalar haqida
so‘zlamaslik, til va qalbni dunyoning behuda so‘zlari va bema’ni xayollardan saqlashdir. Allohga
bo‘lgan muhabbatni namoyon etgan bu qoidada solik o‘z imkoni doirasida Uni yod etish bilan
mashg‘ul qilmog‘i darkor. Nagshbandiylikning Allohni yod etish bilan bog‘liq ikkinchi qoidasi
“yoddosht” (esda tutish) hisoblanadi. Bu qoidaning mazmuni shundan iboratki, solik qayerda
bo‘lishidan qat’ty nazar, uning qalbida Allohning yodi muqim o‘rnashib olmog‘i darkor.
Umrining har bir lahzasi Allohni yod etish bilan o‘tmog‘i lozimligi va buning natijasida uning
ruhi shunday maqomga yuksaladiki, hatto jannat bog‘lari ham Haqni yod etishdan chalg‘ita
olmaydi.

Xojagon tarigatidagi sakkiz tamoyilga yana uchta qo‘shilishi asosida Bahouddin
Nagshband insonlarni g‘aflat uyqusidan uyg‘otib, Haq yo‘liga kiritishning yangi uslubini kashf
etdi. Ul zot tomonidan insoniyat kamoloti uchun zarur deb hisoblangan uch tamoyil — “Vuqufi
zamoniy” — zamondan ogoh bo‘lish, “Vuqufi adadiy” — adad, sondan ogoh bo‘lish, ya’ni kasrat
ichida Ahadni ko‘ra olish, “Vuqufi qalbiy” — qalbdan ogoh bo‘lishi, ya’ni inson galbiga tavajjuq
qilib, yuzlanib, qalbi esa, Allohdan keladigan fayzga intizor bo‘lib, uni qabul etib, mushohada
etishdir. Nagshband vaqt, son, qalb haqidagi tasavvufiy ta’limotlarni boyitib, ularning yangi

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 100



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

qirralarini kashf etdi. Navoiy asarlarida, uning irfoniy falsafiy qarashlarida tasavvufning bilish
falsafasi o‘ziga xos tarzda, oliy haqigatni bilish, Haqgni bilish orqali dunyoni anglash g‘oyasiga
singib boradi.

Xulosa. Alisher Navoiy falsafiy garashlarida Nagshbandiya ta’limotining ontologik va
gnoseologik asoslari o‘ziga xos ravishda ifodalangan. Mutafakkirning asarlarida borligning
mohiyati, insonning ma’naviy kamolotga erishish yo‘llari va ilohiy haqgigatni anglash masalalari
Nagshbandiya tarigatining asosiy tamoyillari bilan uzviy bog‘liq holda talqin qgilingan. Navoiy
inson qgalbini poklash, nafsni tiyish, axlogiy yetuklikka erishish orgali Hagni bilishga intilish
g‘oyalarini ilgari suradi.

Ontologik jihatdan, Navoiy borligni ilohiy manbadan kelib chiggan yagona hagiqat sifatida
ko‘radi. Gnoseologik nuqtai nazardan esa, insonning bilish imkoniyatlari qalb pokligi, ruhiy
tajriba va ma’rifat orqali kengayishini ta’kidlaydi. Bu esa Nagshbandiya tariqatidagi “dil ba
yoru, dast ba kor” tamoyiliga yaqinlikni ko‘rsatadi.

Shunday qilib, Navoiy ijodida Nagshbandiya ta’limoti inson ma’naviy-axlogiy
rivojlanishining nazariy va amaliy asoslarini mustahkamlab, sharq falsafasi tarixida muhim
bosqgichni tashkil etadi.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. Husayn Voiz Koshifiy. Futuvvatnomayi sultoniy yoxud javonmardlik tarigati. /
Forsiydan Najmiddin Komilov tarjimasi. — Toshkent, 1994. — B. 20.

2.Navoi Alisher. Farhod va Shirin (to‘liq nasriy tabdil). — Toshkent: Yangi asr avlodi,
2022. - B. 82.

3.Navoi Alisher. Hazoyin ul-maoniy. Favoyid ul-kibar. MAT. T. 6. — Toshkent: Fan,
1990. - B. 211-212.

4 Navoiy Alisher. Hayrat ul-abror. TAT. J. 6. — T.: G*.G‘ulom nomidagi nashriyot-
matbaa uyi. 2013. — B. 100.

5.Navoiy Alisher. Lison ut-tayr. TAT. J. 9. — T.: G*.G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa
uyi. 2013. — B. 238.

6.Navoiy Alisher. Navodir ush-shabob / Xamsa. To‘la Asarlar to‘plami. O‘n jildlik.
Ikkinchi jild. — Toshkent: G*.G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2013. — B. 6.

7 Navoiy, Alisher. Nasoyim ul-muhabbat. To‘la Asarlar to‘plami. O‘n jildlik. 10-jild. —
Toshkent: G*.G‘ulom nomidagi nashriyot-matbaa ijodiy uyi, 2013. — B. 94-97.

8.beprennsc E.D. JIxxamu. Onoxa. XKuzue. TBopuectBo. — Cranmmuaban: Tamk. ['ocuszgar,

1949. - C. 64.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 101



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

