DOI: https://doi.org/10.37547/supsci-0jss-05-12-62

Pages: 523-532

Oriental Journal of Social Sciences

ORIENTAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCES

journal homepage:
https://www.supportscience.uz/index.php/ojss

JURNALL

i BOCTOTHBIH
@ HIPHAI

- | CONMANIBHBIX
5 HAVK

ORIENTAL
JOURNAL

THE FORMATION OF THE PARADIGM OF MORAL VALUES IN THE
PHILOSOPHY OF AVICENNA AND ITS METAPHYSICAL FOUNDATIONS

Dildor Akmalovna Pulatova

Candidate of Philosophical Sciences, Professor Alfraganus University

Professor of the Department of Social Sciences

E-mail: falsafa2009@agmail.com
Tashkent, Uzbekiston

ABOUT ARTICLE

Key words: Avicenna, paradigm of
moral values, good and evil, practical reason,
necessary  action, personal perfection,
metaphysics, virtue.

Received: 25.12.25
Accepted: 26.12.25
Published: 27.12.25

Abstract: This article analyzes the
problem of moral values in the philosophy of
Avicenna based on the paradigm of the organic
unity of knowledge — belief — virtue — personal
perfection. The study interprets morality not as
a set of isolated rules or external norms of
behavior, but as an integral philosophical
system that ensures the attainment of human
perfection  through  knowledge, inner
conviction, and practical virtues. Knowledge is
substantiated as the initial foundation of moral
understanding, belief as the factor that provides
spiritual stability to this understanding, and
good character as the practical manifestation of
the unity of knowledge and belief. It is also
demonstrated that good and evil are relative
moral  categories evaluated from the
perspective of human perfection, while moral
virtues are formed through conscious practice
and the principle of moderation. The article
reveals the metaphysical foundations of
Avicenna’s ethical doctrine and scientifically
substantiates that morality is closely connected
with human rational nature, ultimate purpose,
and essence as a being. The results of the study
contribute to a deeper understanding of lbn
Avicenna’s philosophy of moral values within
the context of contemporary philosophical
research.

IBN SINO FALSAFASIDA AXLOQIY QADRIYATLAR PARADIGMASINING

SHAKLLANISHI VA UNING METAFIZIK ASOSLARI
C___________________________________________________________________________|

www.supportscience.uz/index.php/ojss

523


https://doi.org/10.37547/supsci-ojss-05-12-62
http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:falsafa2009@gmail.com
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2021.102620

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Dildor Akmalovna Pulatova

Alfraganus Universiteti “[jtimoif fanlar” kafedrasi professori
falsafa fanlari nomzodi

E-mail: falsafa2009@gmail.com

Toshkent, O ‘zbekiston

MAQOLA HAQIDA

Kalit so‘zlar: Ibn Sino, axlogiy Annotatsiy: Mazkur magolada Ibn Sino
gadriyatlar ~ paradigmasi,  yaxshilik  va falsafasida axlogiy gadriyatlar paradigmasi:
yomonlik, amaliy aql, zaruriy amal, shaxs ilm — ¢’tiqod — husni xulg (fazilat) — shaxs
kamoloti, metafizika, fazilat. kamoloti o‘rtasidagi uzviy birlik asosida tahlil

gilinadi. Tadgiqotda axlog alohida qoidalar
majmuasi sifatida emas, balki insonning bilimi,
ichki ishonchi va amaliy fazilatlari orqali
kamolotga yetishini ta’minlovchi yaxlit falsafiy
tizim sifatida talgin etiladi. Ilm axlogiy
anglashning  boshlang‘ich  asosi, e’tiqod
mazkur bilishning ma’naviy barqarorligini
ta’minlovchi omil, husni xulq esa ilm va
e’tigodning amaliy ifodasi sifatida asoslab
beriladi. Shuningdek, yaxshilik va yomonlik
shaxs kamoloti nugtai nazaridan baholanadigan
nisbiy axlogiy kategoriyalar ekani, axlogiy
fazilatlar esa ongli amaliyot va o‘rta me’yor
tamoyili asosida shakllanishi ko‘rsatib beriladi.
Magqgolada Ibn Sino axloqiy ta’limotining
metafizik asoslari ochib berilgan bo‘lib, axloq
insonning agliy tabiati, oliy magsadi va
mavjudot sifatidagi mohiyati bilan
chambarchas bog‘liq ekani ilmiy jihatdan
asoslanadi. Tadgiqot natijalari Ibn Sino axloqgiy
gadriyatlar falsafasini zamonaviy falsafiy
tadgiqotlar kontekstida chuqurrog anglashga
xizmat giladi.

®OPMUPOBAHUE MMAPAJIUTMbI HPABCTBEHHBIX IIEHHOCTEWM B
OPNJIOCOPUN UBH CUHbBI U EE META®PU3NYECKHUE OCHOBAHUA

Junoop Axkmanoena Ilynamoea
Kanouoam ¢unocogpcxux nayx, npogeccop
Ynusepcumem Anvgppacanyc

npogeccop kagedpvi « Coyuanvhvie HaAyKuy»
E-mail: falsafa2009@gmail.com

Tawxenm, Y36exucman

O CTATBE
KaroueBnle cJIOBA. Hon Cuna AnHoTanus: B ganHoii crathe mpobiema
(ABUIleHHA), TMapagurMa HPABCTBEHHBIX HPABCTBEHHBIX IleHHOCTeH B (unocobuu MOH

[IEHHOCTEeH, 1T00p0 W 3710, MPAKTHYECKUUH
pa3ym, HE0OXOqUMOe JAEHCTBHUE, TUYHOCTHOE
COBEPIIICHCTBO, MeTau3nKa, T00POJACTEINb.

CuHBI aHAIM3UPYETCs] HAa OCHOBE IMapaJurMbl
OpraHMYECKOro €IUHCTBAa 3HAHME — BEpa —
J100poieTellb — JIMYHOCTHOE COBEPILEHCTBO. B

www.supportscience.uz/index.php/ojss

524


http://www.supportscience.uz/index.php/ojss
mailto:falsafa2009@gmail.com
mailto:falsafa2009@gmail.com

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

UCCIICIOBAaHUU HPaBCTBEHHOCTh
paccMaTpuBaeTcsi HE KakK  COBOKYITHOCTh
OTJENILHBIX HOPM W TPaBHJI, a KaK IeJIOCTHAs
dunocodckas cucrema, obecneyrBaromas
JNOCTH)KEHUE YeJIOBEYECKOT'O COBEpPILICHCTBA
yepe3 3HAHHWE, BHYTPCHHEE YOCKICHHE U
MIPAKTUIECKHE nobponereny. 3Hanue
00OCHOBBIBAaETCSI KaK HWCXOJIHAsi  OCHOBa
HPABCTBCHHOTO TIIOCTIDKEHHUS, Bepa — Kak
dbakTop, o0ecreunBaroIIri JTyXOBHYIO
YCTOWYMBOCTD JTAHHOTO 3HAHMS, a
OnaroHpaBHe - KaKk MPaKTHUYECKOE BBIPAKCHUE
€IMHCTBA 3HAHWS M Bephl. Takke IMOKa3aHo,
4TO T0OPO U 3710 BHICTYNAIOT OTHOCHUTEIIbHBIMU

HPaBCTBCHHBIMU KaTCropuiaMu,
OLCHUBACMbIMH C TOYKH 3pCHUA
YCIOBCUCCKOI'O COBCPUICHCTBA, a

HpPaBCTBEHHbIE 100poaeTent GOopMHUPYIOTCS Ha
OCHOBE CO3HATEIHHON MPAKTUKU M MPHUHIUIA
cpeaHeir Mepbl. B crathe packpbIBaroTCs
MeTau3nuecKue OCHOBAaHUS HPAaBCTBEHHOT'O
yuenust I0H Cunbl 1 HayyHO 00OCHOBBIBACTCA,
YTO HPABCTBEHHOCTh TECHO CBsi3aHa C
pasyMHOM NpPHUPOJION 4YeJIOBEKa, €ro BhICIIECH
[ENBI0 M CYIIHOCTBIO KaK CYIIECTBYIOUIETO.
PesynbraThl  MCcleoOBaHMS  CIOCOOCTBYIOT
Oosiee TIIyOOKOMY OCMBICICHUIO (GHIOCODUH
HpaBCTBEHHbIX LeHHocTe WMOH Cunsl B
KOHTEKCTE  COBPEMEHHBIX  (PUIOCOPCKUX
UCCIIEIOBAHMM.

Kirish. Axlogiy gadriyatlar masalasi falsafa tarixida eng muhim va bahsli muammolardan
biri hisoblanadi. Inson ganday yashashi lozim, yaxshilik va yomonlik nima, axlogiy baholash
ganday mezonlarga asoslanadi degan savollar gadimdan mutafakkirlarni gizigtirib kelgan. Sharq
falsafasida mazkur masalalarni chuqur va tizimli ravishda ishlab chiggan mutafakkirlardan biri
Ibn Sinodir.

Ibn Sino axlogni fagat amallar majmuasi yoki odob-axloq qoidalari sifatida emas, balki
inson mohiyati, uning aqliy tabiati va oliy kamolotga intilishi bilan bog‘liq murakkab falsafiy
masala sifatida talqin qiladi. Uning ta’limotida axloqiy qadriyat insonning magqsadi, ijtimoiy
vazifasi va aqliy imkoniyatlari bilan uzviy bog‘langan holda namoyon bo‘ladi. Shu sababli, Ibn
Sino axloqiy ta’limoti uning umumiy falsafiy tizimidan, aynigsa metafizik garashlaridan ajralgan

holda tushunilishi mumkin emas.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 525



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Mazkur maqolaning magsadi lbn Sino falsafasida axlogiy qadriyat tushunchasining
mohiyatini ochib berish, yaxshilik va yomonlik kategoriyalarining shaxs kamoloti bilan bog‘liq
jihatlarini tahlil qilish hamda axloqiy ta’limotning metafizik asoslarini yoritishdan iborat.

Metodologiya. Mazkur tadqiqotda Ibn Sinoning axloqiy qadriyatlar haqidagi ta’limotini
tahlil gilishda kompleks falsafiy-metodologik yondashuv qo‘llanildi. Avvalo, matnli-tahliliy
metod asosida mutafakkirning asosiy asarlari, xususan «Al-Ishorot va-t-tanbihot», «Kitob ash-
Shifo», «An-Najot» kabi manbalardagi axloqqa oid g‘oyalar o‘rganildi. Bu orqali yaxshilik va
yomonlik, kamolot, amaliy aql va zaruriy amal tushunchalarining mazmuni aniglandi.

Shuningdek, konseptual tahlil usuli yordamida Ibn Sino axloqiy ta’limotidagi asosiy
kategoriyalar o‘rtasidagi mantiqiy bog‘ligliklar ochib berildi. Bu jarayonda axloqiy
gadriyatlarning insonning oliy maqgsadi va metafizik qarashlariga oid jihatlariga alohida e’tibor
garatildi.

Tadgigotda qiyosiy-tahliliy metod ham qo‘llanilib, Ibn Sinoning axloqiy qarashlari
Aristotel, Abu Nasr Farobiy hamda Beruniyning axloqiy qadriyatlar haqidagi g‘oyalari bilan
giyoslangan holda tahlil gilindi. Bu orgali Ibn Sino ta’limotining o‘ziga xos jihatlari va uning
falsafa tarixidagi o‘rni aniqlandi.

Bundan tashqari, zamonaviy tadgiqotchilarning ishlari tahlil qilinib, germenevtik
yondashuv asosida klassik matnlarning hozirgi falsafiy talginlari hisobga olindi. Ushbu metodlar
majmuasi lbn Sino axlogiy gadriyatlar falsafasini yaxlit va tizimli ravishda yoritish imkonini
berdi.

Adabiyotlar sharhi. Ibn Sinoning axloqiy qadriyatlar haqidagi ta’limoti falsafa tarixida
alohida o‘rin tutadi va u ko‘plab zamonaviy tadqiqotlarda chuqur o‘rganilgan. Klassik manbalar
orasida avvalo Ibn Sinoning «Al-Ishorot va-t-tanbihot» va «Kitob ash-Shifo» asarlari muhim
ahamiyatga ega. Ushbu asarlarda faylasuf insonning oliy magsadi, kamolot, yaxshilik va
yomonlik tushunchalarini axlogiy va metafizik nuqgtai nazardan asoslab beradi.

Zamonaviy tadqiqotlarda Ibn Sino axloqiy ta’limoti uning umumiy falsafiy tizimi bilan
bog‘liq holda tahlil gilinadi. Xususan, P. Adamson va F. Benevichning «Avicenna on Moral
Goodness»(«lbn  Sinoning axloqiy yaxshilik haqidagi ta’limoti») asarida yaxshilik
tushunchasining amaliy aql va zaruriy xulosa bilan bog‘liq jihatlari keng yoritilgan. Mualliflar
Ibn Sino axlogiy gadriyatlar paradigmasida ijtimoiy vazifa va vaziyatning axlogiy baholashda
tutgan o‘rniga alohida e’tibor qaratadilar.

Nicholas Germannning «Avicenna’s Ethical Theory» («Ibn Sinoning axloqiy nazariyasi»)
asarida esa yaxshilik va yomonlikning inson magsadi va ijtimoiy vazifasiga nisbatan baholanishi,

axlogiy gadriyatlarning nisbiy va bir vaqtning o‘zida obyektiv xususiyatga ega ekani tahlil

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 526



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

qilinadi. Muallif Ibn Sino axloqgini psixologiya, metafizika va amaliy falsafa o‘rtasidagi bog‘liq
tizim sifatida talgin giladi. Shuningdek, Beruniyning qadriyat va qadrli narsalar hagidagi
garashlari Ibn Sino g‘oyalarining keyingi rivojiga ta’sir ko‘rsatgani tadqiqot adabiyotlarida qayd
etilgan. Aristotel va Abu Nasr Farobiyning o‘rta me’yor va fazilatlar haqidagi ta’limotlari esa
Ibn Sino axlogiy paradigmasining nazariy manbalari sifatida baholanadi.

Umuman olganda, mavjud ilmiy adabiyotlar tahlili shuni ko‘rsatadiki, Ibn Sinoning
axlogiy gadriyatlar falsafasi alohida axloq nazariyasi emas, balki uning metafizik, antropologik
va gnoseologik qarashlari bilan uzviy bog‘liq bo‘lgan yaxlit falsafiy tizim sifatida o‘rganilishi
lozim.

Muhokama va natijalar. Ibn Sino falsafasida axlogiy gadriyat tushunchasi. Ibn Sino
axloqiy gadriyat muammosini tahlil gilishda yaxshilikning mohiyatini aniqlashga alohida e’tibor
qaratadi. Uning falsafasida “haqiqiy yaxshilik” tushunchasi bilan inson tomonidan yanglish
holda yaxshilik deb gabul gilingan amallar o‘rtasida qat’iy farq mavjud [1]. Mazkur farq inson
amallarining axlogiy bahosini belgilashda asosiy mezon hisoblanadi.

Ibn Sino ta’limotiga ko‘ra, inson ayrim hollarda o‘z amaliyotini to‘g‘ri aqliy tahlil asosida
emas, balki noto‘g‘ri xulosalar natijasida yaxshi deb baholaydi. Bunday holat insonning
magsadlari, individual tabiati va muayyan ijtimoiy muhitda shakllangan garashlari bilan uzviy
bog‘lig. Shu sababli, inson tomonidan yaxshilik deb hisoblangan har ganday amal ham hagiqiy
axloqiy qadriyatga ega bo‘lavermaydi.

Faylasufning fikricha, inson tabiatiga mos keladigan va uning ma’naviy kamolotiga xizmat
qgiladigan amalgina yaxshi amal sifatida e’tirof etiladi. Ammo, agar inson mazkur amalni
noto‘g‘ri aqliy asoslar orqali “yaxshilik” deb bilsa, u holda bu amal nisbiy yaxshilik darajasida
goladi. Chunki bunday amaliyot insonni hagigiy kamolotga yetaklovchi sifatlarni
shakllantirmaydi. Haqiqiy yaxshilik esa to‘g‘ri va sog‘lom aql yuritish orqali anglanadigan,
barcha insonlar uchun umumiy ahamiyatga ega bo‘lgan qadriyatdir. Ibn Sino bu masalani
zarurlik va imkoniyat mantig‘i bilan bog‘lab izohlaydi. Uning ta’kidlashicha, to‘g‘ri fikrlash
doimo yagona zaruriy xulosaga olib keladi, zaruriy amal esa umumiy va majburiy xususiyat kasb
etadi. Shu sababli, to‘g‘ri aqliy xulosa asosida amalga oshirilgan harakat haqiqiy yaxshilik
sifatida baholanadi [2].

Ibn Sinoning amaliy aql va zaruriy amal haqidagi ta’limotiga ko‘ra, insonning ijtimoiy
magomi va vazifasidan kelib chiqib bajariladigan amallar muayyan paytda eng maqbul axlogiy
amal hisoblanadi. Zamonaviy tadgiqotchilar Ibn Sinoning amaliy agl va zaruriy amal hagidagi
ta’limotini tahlil qilar ekanlar, insonning ijtimoiy vazifasidan kelib chiqgib bajariladigan amal

muayyan vaziyatda eng to‘g‘ri axloqily amal bo‘lishini ta’kidlaydilar. Bu holat tadqiqot

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 527



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

adabiyotlarida hukmdorning davlatni himoya qilish magsadida jangga tayyorgarlik ko‘rishi
misoli orgali talgin gilinadi [3,4]. Demak, zarurlik axlogiy gadriyatning muhim manbai sifatida
namoyon bo‘ladi.

Faylasuf axloqiy gadriyatni insonning oliy maqsadi va kamoloti bilan bog‘liq holda talqin
qiladi. Ibn Sinoning axloqiy ta’limotida “yaxshilik” va “yomonlik” tushunchalari markaziy o‘rin
tutadi. Ushbu tushunchalar fagat tashgi amallar bilan emas, balki inson mohiyati va uning
kamolotga intilishi bilan belgilanadi.

«Al-Ishorot va-t-tanbihot», «Kitob ash-Shifo» asarlarida Ibn Sino:

insonning oliy magsadi (al-g‘oya al-ulyo), kamolot (Jwsl), yaxshilik () va yomonlik
(U4 tushunchalarini bir-biri bilan uzviy bog‘lab tahlil giladi.

Ibn Sino «Al-Ishorot va-t-tanbihot» asarida shunday g‘oyani ilgari suradi: JwS 4L s Al
J5[ LS e 4xia ol adlali 40 Lo il o 28, (O“gilishi: “Al-xoyr huva ma bihi kamalu-sh-shay”,
val-sharr ma bihi nugsonuhu av man’uhu an kamalihi”. Mazmuni: yaxshilik — narsaning
kamoloti u bilan amalga oshadigan sifat, yomonlik esa — kamolotni kamaytiradigan yoki unga
to‘sqinlik giluvchi holatdir).

Ibn Sino ta’limotiga ko‘ra, yaxshilik inson tomonidan egallanganda uning kamolotiga
xizmat qiladigan sifatdir. Aksincha, yomonlik insonni kamolotdan uzoglashtiradigan, uning
rivojiga to‘sqinlik giluvchi holat sifatida tavsiflanadi. Faylasuf bu g‘oyani narsaning mohiyati va
magsadi bilan bog‘lab, yaxshilikni kamolotga yetaklovchi sabab, yomonlikni esa kamolotni
kamaytiradigan yoki uning amalga oshishiga to‘sqinlik qiluvchi omil sifatida izohlaydi [6,7].
Shu ma’noda, Ibn Sino uchun axlogiy baholash mezoni insonning oliy magsadiga yaginlashishi
yoki undan uzoglashishi bilan belgilanadi. Demak, yaxshilik va yomonlik mutlag emas, balki
shaxs kamoloti nugtai nazaridan baholanadigan axloqiy kategoriyalardir.

Bu ta’rif psixologik va mantiqiy jihatdan asoslangan. Chunki, Ibn Sino ta’limotida
yaxshilik va yomonlik insonning maqgsadi bilan bog‘liq nisbiy tushunchalar sifatida namoyon
bo‘ladi. Masalan, agar inson salomatlikni qadrlasa, salomatlik uning uchun yaxshilik
hisoblanadi. Aksincha, agar salomatlik uning maqgsadlari doirasiga kirmasa, u holda mazkur
holat yaxshilik sifatida baholanmaydi.

Shu bilan birga, Ibn Sino yaxshilikni o‘zi uchun istaladigan oliy qadriyat deb hisoblaydi.
Boshga barcha narsalarning gadri esa aynan shu yaxshilikka olib borishi bilan belgilanadi.
Mazkur g‘oya keyinchalik Beruniyning gadriyat va gadrli narsalar hagidagi nazariyasida ham
rivojlantirilgan [8]. Ibn Sino yaxshilik tushunchasini narsaning mavjudligi bilan ham farglaydi.
Uning ta’limotiga ko‘ra, har ganday mavjud narsa borliq jihatidan yaxshidir, ammo bu har bir

mavjud narsa axloqiy ma’noda yaxshi sifatga ega degan xulosani anglatmaydi [9]. Demak, borliq

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 528



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

va axloqiy yaxshilik o‘rtasida farq mavjud bo‘lib, axloqiy qadriyat inson magsadi va kamoloti
bilan bog‘liq holda namoyon bo‘ladi.

Ibn Sinoning axlogiy qadriyatlar falsafasining metafizik asoslari. Ibn Sinoning axlogiy
qadriyat haqidagi qarashlari uning metafizik ta’limoti bilan uzviy bog‘liqdir. U insonni faqat
jismoniy yoki psixologik mavjudot sifatida emas, balki aqliy va axlogiy kamolotga intiluvchi
ongli mavjudot sifatida talgin giladi. «Ash-Shifo» va «An-Najot» asarlarida lbn Sino inson
kamolining eng oliy maqgsadi aqlning faol shakli bilan bog‘liq hayot ekanini ta’kidlaydi. Ana shu
nuqgtai nazardan u axlogiy va agliy fazilatlarni bir-biridan ajratmaydi, balki ularni yagona
murakkab tizim sifatida ko‘radi. Bu tizim insonni oliy kamolotga, ya’ni faol aql bilan aloga
o‘rnatish holatiga yetaklaydi [10].

Ibn Sino axloqiy qadriyatni insonda shakllanadigan barqaror holat sifatida ta’riflaydi.
Uningcha, bunday holat takrorlanadigan o‘xshash amallar natijasida yuzaga keladi. Bu amallar
esa insonning ixtiyoriy tanloviga, ya’ni amal qilish yoki tiyilish qarorini ongli ravishda qabul
qilishga asoslanadi. Ibn Sino axloqiy fazilatlarni aynan shu ma’noda odat (malaka) va xarakter
holati sifatida tushuntiradi [11]. Shu bilan birga, Ibn Sino axlogiy gadriyatni Aristotel va Abu
Nasr Farobiy singari o‘rta me’yor tushunchasi bilan bog‘laydi. Unga ko‘ra, har bir axloqiy fazilat
ikki keskin chegara orasida joylashadi: bir tomonda ortigchalik, ikkinchi tomonda kamlik turadi.
Axloqiy gadriyat aynan shu ikki holat o‘rtasidagi eng muvofiq va mutanosib nuqtadir. Bu o‘rta
me’yorni tanlash insonning irodasi va axloqiy magqsadlarini aks ettiradi. Insonning o‘zi ongli
ravishda tanlagan va o‘zi uchun qadrli deb bilgan holat axloqiy fazilatning mohiyatini tashkil
giladi [12].

Zamonaviy tadqiqotchilarning ta’kidlashicha, Ibn Sino falsafasida axloq alohida va
mustaqil soha sifatida emas, balki uning umumiy falsafiy tizimi, aynigsa metafizik ta’limoti
bilan uzviy bog‘liq holda shakllanadi. Ibn Sino axloqiy masalalarni insonning mavjudot sifatida
mohiyati, uning tabiati, aqlning o‘rni va inson hayotining oliy maqgsadi haqidagi ta’limotidan
ajralmagan holda ko‘rib chiqadi. Shu bois, uning axloq hagidagi garashlari butun falsafiy
dunyoqarashining tarkibiy qismi sifatida namoyon bo‘ladi [13].

Ibn Sino axlogni fagat yaxshi xulg yoki tashqi odob-axlog qoidalari majmuasi sifatida
tushuntirmaydi. U axlogiy fazilatlarni insonning kim ekani, uning agliy tabiati va kamolotga
intilishi bilan bog‘laydi. Shu ma’noda, inson qanday yashashi kerak degan axloqiy savol Ibn
Sinoda inson kim ekani va uning olamdagi o‘rni qanday ekani haqidagi metafizik savollardan
ajralmagan holda tahlil etiladi [14,15,16]. Shuning uchun zamonaviy tadgigotchilar Ibn Sino
axlogiy fazilatlarni insonning fagat ichki ruhiy holati sifatida emas, balki uning oliy kamolotga,

ya’ni faol aql bilan bog‘liq hayotga intiluvchi mavjudot ekanini ifodalovchi holat sifatida talqin

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 529



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

giladilar [17]. Bu nuqtai nazarga ko‘ra, axloq Ibn Sino ta’limotida metafizikaning amaliy
davomi hisoblanadi: inson ganday yashashi lozimligi hagidagi goidalar uning olam, mavjudot va
aql haqidagi umumiy ta’limotidan kelib chiqadi [18] va mutafakkir axloqiy paradigmasining
asosini tashkil etadi. Shu tariqa, Ibn Sino axloqiy qadriyatni iroda, odat, o‘rta me’yor va
metafizik maqgsadlarni o‘zaro bog‘liq yaxlit falsafiy tizim sifatida asoslab beradi.

Mazkur tadgigot natijalari lbn Sino falsafasida axlogiy gadriyatlar paradigmasi: ilm,
e’tigod, husni xulq (fazilat) va shaxs kamoloti o‘rtasidagi uzviy birlikka asoslanishini ko‘rsatdi.
Ushbu paradigmaga ko‘ra, axloq alohida qoidalar yoki tashqi xulg-atvor me’yorlari sifatida
emas, balki insonning bilimi, ichki ishonchi va amaliy fazilatlari orgali kamolotga yetish
jarayonini ifodalovchi yaxlit falsafiy tizim sifatida shakllanadi.

Tahlillar shuni ko‘rsatdiki, Ibn Sino ta’limotida ilm axloqiy qadriyatlar paradigmasining
boshlang‘ich asosini tashkil etadi. Ilm orqali inson borlig, magsad va yaxshilikning mohiyatini
anglaydi, to‘g‘ri aqliy xulosalarga yetadi hamda o‘z amaliyotini ongli ravishda baholay oladi.
Ammo mazkur bilimlar e’tiqod bilan uyg‘unlashmagan taqdirda, ular inson hayotida barqaror
axloqiy yo‘nalish kasb etmaydi. Shu bois, e’tiqod ilm asosida shakllangan axloqiy tasavvurlarni
inson ichki dunyosida mustahkamlaydigan ma’naviy omil sifatida namoyon bo‘ladi.

Tadqiqot natijalariga ko‘ra, ilm va e’tiqod birligi husni xulq, ya’ni axloqiy fazilatlarning
shakllanishiga zamin yaratadi. Ibn Sino falsafasida fazilat tasodifiy yoki tug‘ma holat emas,
balki insonning ongli tanlovi va takrorlanuvchi amaliyoti natijasida garor topadigan bargaror
axloqiy sifat sifatida talqin qilinadi. Bu jarayonda inson irodasi, aqliy yetukligi va ma’naviy
magsadlari hal giluvchi ahamiyatga ega bo‘ladi.

Tahlillar natijasida aniglandiki, husni xulg mazkur paradigmada shaxs kamolotiga olib
boruvchi asosiy bosqich hisoblanadi. Ilm orqali haqgiqatni, ¢’tiqod orqali ma’naviy barqarorlik va
husni xulq, ya’ni fazilat orqali kamolotga erishgan inson 0‘z mohiyatini ro‘yobga chiqaradi. Ibn
Sino falsafasida inson kamoloti aqlning yetuk holatiga yaqinlashish, inson tabiatining oliy
maqsadini amalga oshirish bilan tavsiflanadi.

Umuman olganda, mazkur tadgigqot natijalari Ibn Sino falsafasida axlogiy gadriyatlar
paradigmasi ilm — e’tigod — husni xulq (fazilat) — shaxs kamoloti birligiga asoslangan yaxlit
nazariy model ekanini ilmiy jihatdan asosladi. Axloq bu paradigmada inson bilimi, ichki
ishonchi va amaliy fazilatlarining o‘zaro uyg‘unligi orqali shakllanadigan kamolot jarayoni
sifatida namoyon bo‘ladi. Olingan natijalar Ibn Sino axloqiy ta’limotini zamonaviy falsafiy
tadgigotlar kontekstida chuqurroq anglash va uning nazariy ahamiyatini ochib berish uchun

mustahkam ilmiy asos yaratadi.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 530



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

Xulosa. Xulosa gilib aytganda, Ibn Sino falsafasida axloqiy gadriyatlar paradigmasi shaxs
kamolotiga yo‘naltirilgan ilm — e’tiqod — husni xulq (fazilat) birligi asosida shakllanadi. Faylasuf
axloqgni insonning oliy magsadiga yetish yo‘lidagi bosqichma-bosqich kamolot jarayoni sifatida
talgin giladi. Bu jarayonda ilm insonga yaxshilik va yomonlikning hagigiy mohiyatini anglash
imkonini bersa, e’tiqod mazkur bilishni inson ichki dunyosida barqaror qadriyatga aylantiradi,
husni xulq esa ushbu bilim va ishonchning amaliy ifodasi sifatida namoyon bo‘ladi.

Ibn Sino ta’limotida yaxshilik shaxsni kamolotga yetaklovchi fazilat, yomonlik esa uni
mazkur maqsaddan uzoqlashtiruvchi holat sifatida izohlanadi. Shu ma’noda, yaxshilik va
yomonlik mutlaq tushunchalar emas, balki insonning aqliy darajasi, e’tiqodiy yo‘nalishi va
ijtimoiy vazifasiga nisbatan baholanadigan axlogiy Kkategoriyalar hisoblanadi. IImga
asoslanmagan va e’tiqod bilan mustahkamlanmagan amal haqiqiy axloqiy gadriyat kasb etmaydi.

Ibn Sinoning amaliy aql va zaruriy amal haqidagi ta’limoti ushbu paradigmada muhim
o‘rin tutadi. Unga ko‘ra, inson muayyan vaziyat va mas’uliyatdan kelib chiqib, to‘g‘ri aqliy
xulosa asosida amal qilgandagina uning xulqi axloqiy fazilat darajasiga ko‘tariladi. Bunday
fazilatlar takrorlanuvchi ongli amaliyot natijasida insonda barqaror holat sifatida shakllanib, o‘rta
me’yor tamoyiliga asoslanadi.

Eng muhimi, Ibn Sino axlogni metafizik garashlardan ajratmaydi. Inson ganday yashashi
lozimligi hagidagi axlogiy talablar uning kim ekani, aglning mohiyati va inson hayotining oliy
magsadi haqidagi umumiy falsafiy ta’limotdan kelib chigadi. Shu bois, Ibn Sino falsafasida
axlogiy gadriyatlar paradigmasi: ilm — e’tiqod — husni xulq (fazilat) — shaxs kamolotining o‘zaro
uzviy bog‘ligligiga tayangan holda shakllangan yaxlit va mukammal falsafiy tizim sifatida
namoyon bo‘ladi.

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati:

1. Adamson P., Benevich F. Avicenna on Moral Goodness. Cambridge: Cambridge
University Press, 2023.

2. Adamson P., Benevich F. Avicenna on Moral Goodness. Cambridge: Cambridge
University Press, 2023.

3. Adamson P., Benevich F. Avicenna on Moral Goodness. Cambridge: Cambridge
University Press, 2023.

4. Germann N. Avicenna’s Ethical Theory. Leiden: Brill, 2020.

5. Ibn Sino. Al-Ishorot va-t-Tanbihot. Qism: al-Hikma al-Amaliyya.— Qohira:
Matbaat al-Mashhad al-Husayniy, 1957.
6. Ibn Sino. Al-Ishorot va-t-Tanbihot. Qism: al-Hikma al-Amaliyya.— Qohira:

Matbaat al-Mashhad al-Husayniy, 1957.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 531



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

FALSAFA FANLARI ISSN: 2181-2829

7. Germann N. Avicenna’s Ethical Theory. Leiden: Brill, 2020.

8. Germann N. Avicenna’s Ethical Theory. Leiden: Brill, 2020.

9. Adamson P., Benevich F. Avicenna on Moral Goodness. Cambridge: Cambridge
University Press, 2023.

10.  Gutas D. Avicenna and the Aristotelian Tradition. Leiden: Brill, 1988.

11.  McGinnis J. Avicenna. Oxford: Oxford University Press, 2010.

12. Jimenez R. Ethics and Metaphysics in Avicenna’s Philosophy. Madrid, 2021.

13.  Mattila J. Avicenna on Moral Character and the Metaphysical Foundations of
Ethics. Helsinki, 2022.

14, Ibn Sino. Ash-Shifo (al-1lohiyot). Qohira: al-Hay’a al-misriyya al-amma, 1960;

15. Ibn Sino. An-Najot. Qohira: Matbaat as-sa’ada, 1938.

16. Ibn Sino. Ash-Shifo (an-Nafs). Qohira: al-Hay’a al-misriyya al-amma, 1960.

17. Mattila J. Avicenna on Moral Character and the Mean. Helsinki, 2022.

18.  Jimenez R. Ethics and Metaphysics in Avicenna’s Philosophy. Madrid, 2021.

19.  Jakbarov M. Komil inson g‘oyasining tarixiy-falsafiy negizlari (IX-XII asarlar). —
Toshkent: Tafakkur, 2011.

|
www.supportscience.uz/index.php/ojss 532



http://www.supportscience.uz/index.php/ojss

